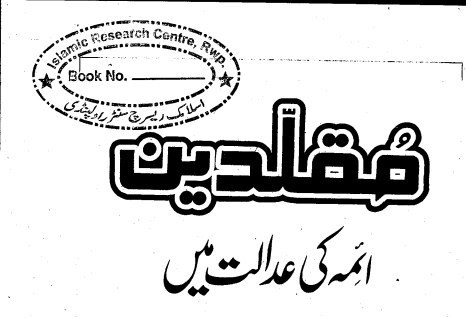




الوارئ المتعلق المتعل



مؤلّفه ٳٛ<u>ڔۘۅٳڹڹڔ۠ۼؙؠؘ</u>ؘ؊ؙڶڲؙڲؙڲؙ؈ٛڹٚڮٙڵڡؚٚؽ



بسم الرحمٰن الرحيم

# جمله حقوق تجق مؤلف محفوظ!

مقلدین ائمه کی عدالت میں نام كتاب: ابوانس محمد کی گوندلوی نام مؤلف: شارح تر مذی ابن ماچهٔ وشائل تر مذی 1982 حافظآباد طبع اول: طبع ثاني: 1995 سابوواله سالكوث طبع ثالث: 1997 ساہو والہ' سیالکوٹ طبع رابع: طبع خامس:

2002 راولينڈي

نوف : (١) طبع خامس میں حوالہ جات اور مرابعات پر نظر ثانی کی گئی جس سے اور حک و اضافہ کیا گیا ہے جس کی وجہ سے پہلی اس طبع میں طبعات کی بعض جگہ تبدیلی آگئی ہے۔

نوٹ: (۲) طباعت میں غلطی کی اطلاع دے کرشکر پیرکا موقع دیں۔

|   |      | صغ      | مضاجن                                                                       |          |     |  |  |  |
|---|------|---------|-----------------------------------------------------------------------------|----------|-----|--|--|--|
|   |      | 91      | بي ابي طالب "                                                               | على      |     |  |  |  |
|   | ٩    | ۳       | عبدالله بن عمرٌ                                                             |          |     |  |  |  |
|   | ٩    | 4       | ر دید تقلیدتا بعین عظام سے<br>رد تقلید آئمہ اربعہ سے<br>تقلید اور آئمہ عظام |          |     |  |  |  |
|   | 10   | ٣       |                                                                             |          |     |  |  |  |
|   | 11   | ۸       |                                                                             |          |     |  |  |  |
|   | I.C. | ۸       | باب پنجم                                                                    |          |     |  |  |  |
|   | 107  | ۸       | تاریخ تقلید                                                                 |          |     |  |  |  |
|   | 10   | 9       | تابعین کرام کا دور                                                          |          |     |  |  |  |
|   | ۱۵   | $\cdot$ | ع تابعین کا دور                                                             | 5        | 17/ |  |  |  |
|   | 101  | $\int$  | تمه عظام كا دور                                                             | 7        | . * |  |  |  |
|   | ar   |         | وتھی صدی کا دور                                                             | <i>;</i> | ۳۰  |  |  |  |
|   | 161  |         | قلدین کوچین <del>خ</del>                                                    | 1        | ۳   |  |  |  |
| L | IHI  |         | ورصحابه كانعين                                                              | ,        | ٣٢  |  |  |  |
| L | ייצו | Ŀ       | طارق بن شہابٌ کا سن وفات                                                    |          | ۳۳  |  |  |  |
| L | arı  |         | کیا تفلید بدعت ہے                                                           | T        | ۳۴  |  |  |  |
|   | arı  |         | تعريف بدعت                                                                  | T        | ro  |  |  |  |
| L | PFI  |         | بدعت رائج کیوں ہوتی ہے                                                      | 1        | ۳٩  |  |  |  |
|   | IYZ  |         | بدعت كاخكم                                                                  | 1        | ۳۷  |  |  |  |
|   | 142  |         | بدعت ہے بچاو                                                                | 1        | ۳۸  |  |  |  |
| - | 14.  |         | بابعثم                                                                      |          | ☆   |  |  |  |
|   | 14.  |         | تقليد شخصي                                                                  |          | -9  |  |  |  |
|   | صفحه |         | مضامين                                                                      | /        | نب  |  |  |  |
|   | 14.  | ,       | تقلید شخصی کے وجو نی دلاکل                                                  |          | ·.  |  |  |  |
|   | 121  |         | ایو مویٰ کا قول                                                             | í        | 71  |  |  |  |
|   | -    | -       |                                                                             |          | _   |  |  |  |

|                    | =        | _   | =  |       | =   |                                        |      |         |          |
|--------------------|----------|-----|----|-------|-----|----------------------------------------|------|---------|----------|
| C                  |          |     | فر | ف مرا |     | فهرس                                   |      |         |          |
|                    |          | نبر |    |       | صفح | مضاجن                                  | -    | Γ,      | نہ       |
| بي الج             | على      |     | rı |       | ۵   |                                        | تقتر |         | •        |
| ; .<br>——          |          | ٢   | 7  |       | Y   | بدي                                    | _    |         | ۲        |
| تر دید تقلب        |          | 44  |    |       | ۲   | ر يظ                                   |      | m       |          |
| روتقليدآ           |          | rr  |    |       | _   | ندائيه                                 |      | ۳       |          |
| تقليد اور          |          | 10  |    |       | 4   | باب اول                                | 1    | ☆       |          |
|                    |          | ₩   |    |       | ٩   | صول اسلام                              | ,    |         | <u>-</u> |
| ریخ آ              | ۳        | 24  |    |       | 9   | باب دوم                                | 1    | ☆       | _        |
| ابعين              |          | 14  |    | • 1   | 4   | قلید کیا ہے؟                           | ;    |         | ٦        |
| ع تا <sup>بع</sup> | 7        | 111 | ]. | r     | •   | قیلد اور اتباع می <i>ں فر</i> ق        |      | <u></u> |          |
| أنمهء              | -        | 19  |    | rr    | 7   | مقلد اور متبع                          | -    | ^       | Н        |
| بوسمى ص<br>بوسمى ص | 1        | ۳.  |    | ra    | ١   | جہور شافعیہ کے نزویک مقلد کی تعریف     | +    | q       | 1        |
| علد ي              | 1        | ۳۱  |    | r     |     | باب سوم                                | T    | ☆       | 1        |
| دورصحا             | +-       | rr. |    | 79    |     | مقلدین کے دلائل                        | T    | 10      | 1        |
| طارق               |          | ۳۳  |    | ۲۳    | L   | مدیث ہے استدلال                        | -    | 11      |          |
| کیا تق             | -        | 77  |    | ۵۰    | L   | تقليد عهد صحابه ميس                    | 1.   | 11      |          |
| تعريف              | Ľ        | -0  |    | ۵۲    |     | باب چہارم                              | 7    | ☆       |          |
| بدعت               | ┢        | "   |    | ar    |     | روتقليد.                               | 1    | ۳       |          |
| بدعت               |          | 2   |    | 44    | Γ   | تقلید کا رواحادیث ہے                   | -    | ~       |          |
| بدعت               | ├-       | ^   |    | ۸٠    | •   | تقلید کی تر دید آثار صحابہ ہے          | 1.   | ۵       |          |
|                    | 7        | ₹.  |    | ۸r    |     | صديق الامته ابو بكر"                   | 1    | 7       |          |
| تقليه              | r        | 9   |    | ۸۳    |     | خليفه عمر ثانى نحمر فاروق              | 12   |         |          |
| _                  | <i>,</i> |     | L  | ۸۴    |     | عبدالله بن مسعود "                     | 1/   | 1       |          |
| تقلب               | ۴        |     |    | ٨٩    |     | عبدالله بن مسعودٌ<br>عبدالله بن عباس " | 11   | 7       |          |
| الغ                | r        | 1   | L  | 90    |     | معاذ بن جبل ً                          | r    |         |          |
|                    |          |     |    |       |     |                                        |      | _       |          |

| منح   | مضاجين                           | نبر         |    |   | صنحه        | مضاجن                          | نبر    |
|-------|----------------------------------|-------------|----|---|-------------|--------------------------------|--------|
| 774   | اصول فقه                         | 44          |    |   | 120         | اہل مدینہ کا قول               | 4      |
| ۲۳۸   | حدیث پرمل کرنا گمراہی ہے۔        | ۸٨          |    | Γ | 141         | تقليد شخص كاايك يبلو           | 44     |
| ا۲۲   | قیاس کی وجہ سے صدیث کا رد        | 49          |    |   | IAT         | ایک اور خام خیالی              | MA     |
| rry   | تقلید کی وجہ سے حدیث کا رو       | <b>'</b> 4• |    |   | IAM         | تقليد شخص علاء احناف كي نظريين | 2      |
| rar   | خُر آن کے ظاہر پرعمل کرنا کفر ہے | 41          |    |   | ۱۸۸         | تقليد شخص علماء اور اجماع امت  | ۲۲     |
| 100   | اہل کتاب والا دعویٰ              | 4           |    |   | 1914        | انقال مذهب                     | ۲4     |
| ۲۵٦   | تقليد قبول اسلام ميس ركاوث       | ٦٧٣         |    |   | 19/         | امام دارکی کا انداز فتوی       | ۳۸     |
| 104   | چھوٹے میاں سجان اللہ!!!          | ۷٣          |    |   | 199         | نداہب اربعہ سے خارج            | 79     |
| ran   | شیعت ہے مماثلت                   | ۷۵          |    |   | <b>r</b> +1 | مقلد مفتی کے بارے میں حکم      | ۵۰     |
| 109   | حنفی شیعه مشترک قدریں            | ۷۲          |    |   |             | بابتهتم                        | ☆      |
| 14.   | قا دیانی امت ہے مماثلت           | 44          | .] | L | <b>r</b> +4 | مذہب اربعہ کی حقیقت            | ۵۱     |
| . ۲4• | حفى أصول                         | 41          |    |   | r• 9        | شوافع كاقتل عام                | ar     |
| - 741 | مرزائی قادیانی کا اُصول          | 4           |    |   | <b>11</b> + | مام احمد غير فقيه تھے          | +      |
| . ۲4  | حنی قا دیانی مشترک قدریں         | ٨٠          |    | L | rii         | امام ابو صنیفہ کے قول کا رد    | 24     |
| 7,40  | بابتهم                           | ☆           |    |   | rir         | حفی مذہب کوترک کرنا            | —      |
| 446   | •                                | ٨           | 1  |   | 111         |                                |        |
| 746   | فنفي ابل الرائے ہیں              | ^           | r  |   | 117         | تقليدى نسبتيں                  | 02     |
| 1772  | فرآن میں تحریف                   | ٨١          |    |   | TIA         | رادران اسلام!                  | ۵۸     |
| FY/   | حناف اور موضوع حدیث              | 1 1         |    |   |             |                                | ۵۹     |
| 1/2   |                                  |             | ۵  |   | 771         | باب ہشتم                       | ☆      |
| 1/2   |                                  |             | ۲  |   | 771         |                                | -      |
| 12    | غى مجلس شورىٰ                    | ^ ^         | ۷  |   | 772         | ام ابن تیمیہ سے سلوک           | 1 . 41 |
| 12    |                                  | _           | ۸  |   | 112         | افظ الحديث مقدى كو تكاليف      | 717    |
| 12    |                                  | _           | 19 |   | **          | امہ قاضی نصیر الدین سے سلوک    | ۲۳ عا  |
| . 12  |                                  |             | ٠  |   | rr          | الحديث سے دشمني ميں انتبا 9    | 11 41  |
| 70    |                                  |             | 11 |   | . 11        |                                |        |
| ۲     | فی ہونے پر ندامت ا               |             | 92 |   | ۲۳          | ریث سے گلوخلاصی                | 6 44   |

#### سالطات

استاذ العلمهاءمولانا محمد داؤدعلوي رحمه الله تعالى سابق صدر المدرسين دار الحديث محمد بيه حافظ آباد

# تفزيم

کتاب "مقلدین آئم کی عدالت میں" تصنیف مولانا محمہ یکی گوندلوی کا میں نے بعض مقامات سے مطالعہ کیا ۔ مؤلف نے تقلید کی تر دید محققانہ انداز کی ہے اور مسلک اہل حدیث کو بڑے اچھے طریقہ سے واضح کیا ہے۔ اہل علم اورعوام دونوں کے لیے یہ کتاب بکہاں مفید ہے مولانا دین پند' نیک سیرۃ' باخلاق' صاحب کردار اور علم دوست ہیں قرآن وحدیث میں تقلید کا لفظ ابھورا طاعت اور فرما نبرداری کے استعال نہیں ہوا۔ اسی لیے تو مقلدین کے پاس کوئی دلیل نہیں جس سے معلوم ہو سکے کہ تقلید واجب ہوا۔ اسی لیے تو مقلدین کے پاس کوئی دلیل نہیں جس سے معلوم ہو سکے کہ تقلید واجب کے یا فرض تقلید چوتی صدی میں رائج ہوئی اور اس سے اسلام کو بہت سے نقصانات کے افران و حدیث پر اقوال آئمہ کو مقدم سمجھا گیا اور اس کے باتھ ہی اُٹھانا پڑے۔ قرآن و حدیث پر اقوال آئمہ کو مقدم سمجھا گیا اور اس کے باتھ ہی صحابہ کرام میں حضرت ابو ہریرہ اور حضرت انس وغیرهم ، کو غیر فقیہہ کے ترازو میں تولا گیا۔

تمام اکابر علاء ومحد ثین خصوصاً آئم صحاح سقه کومقلد بنانے کی غلط روش اختیار کی گئے۔ جب مقلّد بن تعصّب پر اترے تو احناف نے کفر کئے۔ جب مقلّد بن تعصّب پر اترے تو احناف نے کفر کے فتوی چسیاں کئے اور بیت اللہ میں چارمصلّے قائم کر دیے۔

المختصر مولانا نے تقلید کے تمام پہلوؤں برقلم اٹھایا ہے۔ اللہ تعالی ان کی محنت کو قبول فرمائے۔ آمین۔

## تقدير

### محقق مسلک اہلحدیث مولا ناحسن محمر خطیب و مدرس جامع محمری اہلحدیث نو کھر

نحدہ و نصلی علی رسولہ الکریم ۔ اما بعد فاضل جلیل مولا نامحد کی گوندلوی کی زیر نظر تالیف "مقلدین آئمہ کی عدالت میں" جس عمد گی سے مرتب ہوئی ہے وہ قابل ستائش ہے۔ بندہ فی جس اس گو ہر حقیق کو دیکھا حق نما ہی ثابت ہوا۔ جس سے انصاف پیند طبائع متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتیں۔

مصنف کتاب نے یہ باور کرانے کی کامیاب کوشش کی ہے کہ تقلید ہی کتاب وسنت کی خالفت میں اصل وجہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ تقلید کی آفت نے چوشی صدی کے بعد مسلمانوں کے اتحاد و اتفاق کو پارہ پارہ کر کے رکھ دیا۔ امت کو چار فرقوں میں تقسیم کر دیا اور جب اختلاف کی نوعیت شدید ہوئی تو ایک دورسرے کے چیچے نماز ادا کرنا جرم خیال کیا جانے لگا۔ نویں صدی میں بیت اللہ شریف میں چار مصلوں کی بُرعت کا آغاز کیا گیا اور و اتحدوا میں مقام ابر اہیم مصلی کے مبارک اتحاد کو تقلیدی ندا ہب نے کلاے کر دیا۔ اللہ تعالی این سعود کی قبر کومؤ رفر مائے جس نے کمال ایمان کا مظاہرہ کر کے اس بدعت قبیحہ کوشم کیا۔ الغرض فاصل مصنف نے سنت رسول کی مکمل مدافعت کی ہے۔ اللہ تعالی ان کی بیسعنی جملہ قبول ومنظور فر مائے۔ آمین ۔ سمئی ۱۹۸۲ء۔

# تقريظ

وہ حضرات جوتقلید کے بندھنوں سے آزاد ہوکر کتاب وسقت کی مقرر کردہ راہ پر چلنے کے متحرر کردہ راہ پر چلنے کے متمنی ہوں ان کے لیے بیے کتاب ''مقلدین آئمہ کی عدالت میں'' گرال بہا خزانہ ہے۔ مولانا عطاء اللہ محمد کی مولانا محمد شریف سلفی گوجرانوالۂ مولانا قاری عصمت اللہ ظہیر مولانا عبد الرحمٰن نذری مافظ عبد الشکور خطیب جامع مسجد توحید المحمدیث گوندلانوالۂ حکیم رشید احمد صاحبان۔

## ابتدائيه

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله واصحابه اجمعين أمّا بعد!

برادران اسلام! اس دور میں امت مسلمہ کو جن مصائب کا سامنا ہے وہ کسی مصائب کا سامنا ہے وہ کسی صاحب بصیرت سے خفی نہیں۔اگر ایک طرف اغیار اسلام کے نورانی چہرہ کو بدنما کرنے میں مصروف ہیں تو دوسری طرف مدعیان اسلام آلیس کی نا اتفاقی کا شکار ہورہے ہیں۔ آئے دن نہ ہی فسادات احد جھگڑے کھڑے کیے جاتے ہیں۔

ان حالات میں عوام وخواص پر بیہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ کسی ایسے فعل کا ارتکاب نہ کریں جس سے امّت کا شیرازہ بھھر جائے۔

لیکن مقام صدافسوں ہے کہ آئے دن اتحاد واتفاق میں رخنہ ڈالنے کے لیے سے سے نئے شوشے چھوڑے جاتے ہیں۔ اختلاف ڈالنے کے سلسلے میں مقلّدین حضرات کی طرف سے مسلک حق المحدیث پریلغار کا تانتا بندھا رہتا ہے۔ اور مسلک المحدیث کو آئے دن غلط اور بے بنیا دالزامات دیے جاتے ہیں۔

مسئلہ تقلید اہل حدیث اور اہل تقلید کے درمیان ایک اصولی حیثیت رکھتا ہے اسی لیے

اکثر طور پر اسی مسئلہ کو بنیاد بنا کر اہل حدیث پر سب وشتم کی بوچھاڑ کی جاتی ہے۔ نئے

ہے نئے رسائل اور کتب شائع کی جاتی ہیں جو تحقیق و تعض کے بجائے محض لعن طعن کے

انداز پر کاسی جاتی ہیں جتی کہ بعض دفعہ مقلدین کے پاس دلیل نہ ہونے کی بنا پر کتاب و

سنت کی تو ہین و تذلیل کا بھی ذرہ بحر خیال نہیں رکھا جاتا اور بر ملایہ فتو کی دیا جاتا ہے

کہ عوام کا براہ راست کتاب وسنت پڑمل کرنا گمراہی اور افراتفری کا باعث ہے۔ ان حالات میں بندہ ہے مبلغ اہلحدیث محمد ابوب خاں صاحب غوری رحمہ اللہ تعالیٰ (ینڈی بھٹیاں) نے بار ہا باصرار تقاضا کیا کہ کتاب وسِنّت کے بارے میں ان حضرات نے جوشکوک وشبہات پیدا کئے ہیں'ان کا ازالہ حقیق کی روشنی میں ازالہ ہونا جا ہے۔ لہذا بندہ نے محض اللہ تعالی کی تو فیق سے اس کام کا بیڑا اٹھایا اور کم مائیگی کے باوجود اس کوسر انجام دیا جس کا مقصد رضائے البی کا حصول اور کتاب وسُنّت کی مدافعت ہے۔ بندہ نے اس کاوش کاعنوان''مقلدین آئمہ کی عدالت میں'' منجویز کیا ہے۔ کتاب میں قرآن وحدیث کے ساتھ آئمہ اربعہ اور مشاہیر علاء احناف کے اقوال پیش کیئے گے۔ تا کہ قارئین حضرات اس مسلہ ہے کما حقہ' روشناس ہوسکیس اور اصل موقف سمجھنے میں آسانی ہو۔ ہم نے کتاب کوسات ابواب میں تقشیم کیا ہے۔ باب اول میں اُصول اسلام ذکر کیے ہیں اور آخری باب میں حفی مذہب کے خدوخال ظاہر کیے ہیں۔ آخر میں میں اگر بقیة السّلف مولانا حافظ عبد الرزاق صاحب فاروق آباد۔ شیخو بوره اور برادرم مولانا قاضی عبد الرشید صاحب آف جلهن کا ذکرینه کرون جنهوں نے اس کتاب کی اشاعت میں مقدور بھر کوشش کی' تو بینا انصافی ہوگی۔

الراقم

محمر یجی بن محمر لیعقوب گوندلوی فاضل عربی فاضل جامعداسلامیه گوجرانواله واداره علوم اثریه فیصل آباد مدیر جامعه تعلیم القرآن والحدیث ساموواله سیالکوٹ

### بإباقل

# أصول إسلام

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله و على اله و اصحابه و من اهتدى بهداه: اما بعد فقد قال الله تعالى

﴿ الْيَوْمَ اَكُمَلُتُ لَكُمُ دِيْنَكُمُ وَاتَّمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِي وَ رَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسُلاَمَ دِيْنًا ﴾ لَكُمُ الْإِسُلاَمَ دِيْنًا ﴾

اسلام اللہ تعالی کا آخری اور کامل دین ہے۔ اس کی یحیل آخری رسول جناب محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ ہوئی۔ یہ دین تمام کا نئات کے لیے ہے۔ اس بنا پر اس کے اصول بھی ابدی عالمگیری لا زوال اور عام فہم ہیں چنا نچہ اس سے جیسے علاء نے استفادہ کرنا ہے اس طرح عوام نے بھی اسے روح ایمان بنانا ہے اس میں عام وخواص کے عمل کی کوئی تمیز نہیں ہے۔ اولین حضرات جنہوں نے اس دین کو قبول کیا وہ ایسے مطبع اور فرماں بردار سے کھا کی نام مانی کی معمولی سی جھلک بھی دکھائی نہیں دیتی تھی کیونکہ انہیں حضرات نے کہا کہ ریانا کا بیغام پہنچانا اور درس دینا تھا۔

اسلام کاعملی نمونہ جو اس دور میں نظر آیا وہ بعد میں بھی ہوا'نہ ہوگا۔ اس کی بڑی وجہ بیتی کی مان مقدس صحابہ کی جماعت کو حدیث رسول الشون کے کا سات کے بارے میں بھی شک و شبہیں ہوا تھا۔ وہ اپنا ہر فیصلہ بلکہ ہر قول وفعل کتاب وسنت کے مطابق ڈھالنا جانتے تھے۔ انسان مختلف اشیاء سے مرکب ہے اس لیے اس میں اختلاف رائے ضروری امر ہے۔ صحابہ کرائے بھی بشر تھے جب بھی ان میں اختلاف ہو جاتا تو وہ

اس اختلاف کو صرف اور صرف کتاب وسنت کے ذریعے رفع کرتے تھے۔

صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین کے بعد تابعین کا دور آیا۔ اس مبارک دور میں احادیث رسول اللہ کے اہتمام کے خصوصی انتظام کیے گئے۔ تابعین نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے پاس پہنچ کر کتاب وسنت کے علم سے سینوں کو منور کیا اور اپنی عملی زندگی کو صحابہ کرام کے قش قدم پر چلانے کے لیے پوری طرح کوشاں رہے وہ کتاب وسنت کے مقابل کسی ایک کی رائے کو دین میں بدعت تصور کرتے تھے۔ لہذا اختلاف کے وقت صحابہ کرام کی طرح کتاب وسنت کی طرف رجوع کرتے تھے۔ لہذا اختلاف کے وقت صحابہ کرام کی طرح کتاب وسنت کی طرف رجوع کرتے تھے اگر وہاں مسئلہ علی نہ ہوتا تو آ ثار صحابہ پر عمل کرتے۔

اس مبارک دور کے بعد اہل الرائے والقیاس اور عامل بالحدیث سے ملا جلا دور نظر
آتا ہے۔ فقہاءِ کرام حالات کے مطابق پیش آمدہ مسائل سے نمٹنے کے لیے اجتہاد سے
کام لیتے اور کتاب وسنت کے مطابق ان مسائل کوحل کرنے کی سعی وکوشش کرتے۔
بعد والوں نے مسائل اسلام کو بیجھنے کے لیے مختلف اصول وضع کئے جس سے ان کا
مقصد ان مسائل میں اجتہاد کرنا تھا جومرور زمانہ کے ساتھ پیدا ہورہے تھے جمہور آئمہ

كتاب الله سنت رسول سسه اجماع سساور قياس

ا- القرآن الحكيم:

کے نزدیک وہ حاراصول تھے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن کریم اول سے کیکر آخر تک تمام کا تمام من جانب اللہ نازل ہوا ہے اس میں غلطی کا اختال نہ بھی ہوا نہ ہوگا۔ ذلك الكتاب لاریب فیہ۔ اس کے جملہ احکام واجب العمل اور جملہ نواہی واجب الترک میں جوقرآن كريم

كى ايك آيت كامكر بهووه بالانفاق دائره اسلام سے خارج ہے-

آج کل قرآن کے ظاہری مفہوم کوچھوڑ کر باطنی معانی اور مفہوم کو اپنایا جارہا ہے جو ملاحدہ اور بے دین لوگوں کا فتیج فعل اور قرآن کے متعلق گھٹا وَئی سازش ہے۔ قرآن کو ہر حالت میں اس کے ظاہر پرمحمول کیا جائے گا اور ان معانی پرعمل کیا جائے گا جو نزول قرآن کے وقت خود اللہ تعالی نے یا رسول اللہ گھٹے نے متعین کیئے بصورت دیگر ان معانی پرعمل کیا جائے گا جونزول قرآن کے وقت اصل لغت اور عام بول چال میں مستعمل ہے۔

### ۲- حدیث شریف

حدیث ہے مرادرسول اکرم اللہ کے اقوال افعال اور تقاریر ہیں۔ اخذ واستنباط احکام میں جیسے قرآن کریم اصل ہے ای طرح حدیث رسول بھی اصل ہے۔ جیسے منکر قرآن کا اسلام میں کوئی دھے نہیں اسی طرح منکر حدیث کا بھی اسلام میں کوئی دھل نہیں حدیث پرعمل کرنے کے لیے اس کی صحت معلوم ہوئی چاہیے اور بیاس دور میں کوئی مشکل بات نہیں اس کے لیے محدثین نے اصول وضع کر دیتے ہیں جوصحت وسقم میں حرف آخر ہیں۔ جب صحیح حدیث کا علم ہوجائے تو پھر اس میں کوئی پس و پیش جائز نہیں۔ ضعیف حدیث کو حقیق حدیث کے مقابلہ میں چھوڑنا واجب ہے کیونکہ صحیح حدیث کے نتا بہیں۔ ضعیف حدیث کے مقابلہ میں چھوڑنا واجب ہے کیونکہ صحیح حدیث کے نتا ہمیں۔

بارے میں یقین ہوتا ہے۔ کہ بیر حدیث رسول مقبول اللہ کا فرمان ہے۔ جب کہ ضعیف روایت میں بیر ہات مشکوک یا مفقود ہوتی ہے۔

محدثین نے احادیث کے سیح اور ضعیف ہونے کا کام کمل کر دیا ہے اور ان درجوں اور مرتبول کو واضح کر دیا ہے جو حدیث رسول علیہ بیمل کرنے کے لیے معیار ہیں۔

پوری امت کا اجماع ہے کہ ماسوائے چند منتقد علیہ احادیث کے باتی بخاری ومسلم کی جملہ احادیث سے باتی بخاری ومسلم کی جملہ احادیث سیح میں اور دونوں کتابوں میں کوئی حدیث ضعیف یا نا قابل عمل نہیں ہے۔ بشر طیکہ منسوخ نہ ہو۔

آ ثارصحابه كرام

حدیث برعمل کے شمن میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے آثار واقوال بھی امت کے لیے مشعل راہ ہیں جب کوئی مسئلہ کتاب اللہ 'اور حدیث رسول مالیہ ہے سے حل نہ ہوتو پھر صحابہ کرام سے حکم خودرسول اکرم اللہ صحابہ کرام سے حکم خودرسول اکرم اللہ سے دیا ہے۔
نے دیا ہے۔

((عليكم بسنتي وسنة الحلفاء الراشدين المهديين)) (١)

تم پر میری سنت اور خلفاء راشدین (جو مدایت والے بیں) کی سنت واجب ہے

۳- اجماع امت

اجماع کے جت ہونے میں اختلاف ہے کہ اجماع کب درست اور کب قابل جست یا درست اور کب قابل جست یا دلیل ہوگا؟ جمہور علاء اس کی جیت کے قائل ہیں۔ رسول اکر منافقہ فرماتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ترزی ۲۴ ج۲

ان امتى لا تحتمع على ضلالة (١)

میری امت گراہی پر جمع نہیں ہوسکتی۔

لیکن اجماع کاتعین بہت مشکل ہے۔ای بنا پرامام احمد فرماتے ہیں و

((من ادعى الاحماع فهو كاذب)) (٢)

اجماع کا دعوي کرنے والا کاذب ہے۔

امام شافعیؓ فرماتے ہیں۔

((مالا يعلم فيه خلاف فليس احماعا)) (٣)

جس مسئله میں اختلاف کاعلم نه ہوتو اس میں اجماع نہیں ہوسکتا۔

دونون آئمہ اجماع کے اس شرط کے ساتھ قائل ہیں کہ پہلے عالم اسلام کے علاء کا اتفاق اور اختلاف معلوم ہواور بعد میں اتفاق واقع ہوتو وہ اجماع قابل ججت اور دلیل ہوگا۔ پھر اجماع بھی جہری ہونا چاہیئے سری نہیں کیونکہ سری اجماع میں اختلاف کی حقیقت معلوم نہیں ہو سکتی کی ایک علاقے یا شہر کا اجماع تمام عالم اسلام کے لیے ججت نہیں ہو سکتا کیونکہ وہ امت کا ایک جزو ہیں۔ اور جزوتمام امت کے لیے جست نہیں ہو سکتا۔ ہاں اس بات میں تمام علاء کا اتفاق ہے کہ اجماع صحابہ ججت اور واجب العمل ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## قياس:

سلف صالحین میں قیاس کے جت ہونے کے بارے میں پچھزیادہ ہی اختلاف تھا

<sup>(</sup>١) ابن ماجيص ١٤٠٠ (٢) اعلام الموقعين جاص٢٠٠ (٣) اعلام المقوقعين جاص٢٠٠

صحابہ کرام اور تابعین عظام قیاس کوشری دلیل نہیں بناتے تھے۔ ہاں جب کسی مسلم میں کوئی دلیل نہیں بناتے تھے۔ ہاں جب کسی مسلم میں کوئی دلیل نہ ملتی تو چروہ قیاس کو اس اعتبار سے قابل عمل سمجھتے کہ جیسے کسی مجبور اور مضطرب کے لیے مردار کو حلال سمجھا جاتا ہے وہ سوال کرنے والے پر واضح کر دیتے کہ یفتوی قیاسی ہے۔ تمہارے لیے اس فتوی پڑمل کرنا ضروری نہیں۔

بعد کے فقہانے قیاس کوشری دلائل میں شار کیا اور ساتھ ہی فقیہہ اور غیر فقیہہ کا اصطلاح بھی وضع کر ڈالی صحابہ کرام کو ووگروہوں میں تقسیم کر دیا۔ جس کو چاہا فقیہہ مان لیا اور جس کو چاہا بلاوجہ غیر فقیہہ کہد دیا۔ چھر قیاس میں اس قدر غلوسے کام لیا کہ غیر فقیہہ صحابہ کی احادیث کو مجھن اس لیے رد کر دیا کہ وہ ان کے قیاس کے خلاف ہیں۔ اگر چہوہ صحت کے انتہائی درجہ کو پنچتی ہیں۔

اجتهاد

یہ اصول اس لیے وضع کئے گئے تھے تا کہ عند الضرورت دلائل سے استنباط کر کے پیش آمدہ مسائل میں اجتہاد کیا جا سکے اور اسلام زندگی کے ہر شعبے کے لیے مکمل ضابطہ اور قانون ثابت ہو نیز اجتہاد کسی ایک زمانہ کے ساتھ خاص نہ ہو بلکہ قیامت تک جاری رہے۔

تقليد

قیاس میں غلو کرنے والوں اور اجتہاد کے دروازے کو بند کرنے والوں نے دلائل شرعیہ کو ترک کر کے امت کے لیے ایک نئی راہ نکالی جس سے علم کو محدود اور محصور کرنا مقصود تھا تا کہ امت پر آئمہ اربعہ کی تقلید مسلط کر دی جائے حالا تکہ اصول اربعہ میں تقلید کا مال نہیں اور نہ ہی اسلام نے کسی کو مقلد بننے کا مکلف بنایا ہے۔

اسلام نے تو کتاب وسنت کی اتباع کا حکم دیا اور جمود وتقلید کوختم کرنے کے لیے عند الضرورت اجتہاد کو لازمی قرار دیا ہے کیکن ان حضرات فے کمال تناقض سے اجتہاد کو بند کر دیا اور تقلید کو فرض قرار دے دیا۔ حالا تکہ قرآن و حدیث اور آئمہ اربعہ کے اقوال میں کہیں تقلید کا حکم نہیں' ہم قارئین کرام کے سامنے تقلید کی حقیقت و ماہیت بیان کرنا چاہتے ہیں۔

و بالله التوفيق

باب دوم

# تفلید کیا ہے؟

اس سے پہلے کہ ہم تقلید کے جواز اور عدم جواز پر بحث کریں تقلید کی تعریف کو واضح کر دینا مناسب سمجھتے ہیں۔

### لغوى تعريف

لغت میں تقلید کامعنی گلے میں کسی چیز کا لئکانا ہے۔لیکن جب اس کا صلہ لفظ دین کے ساتھ آئے یا دین کے مفہوم میں ہوتو اس وقت اس کامعنی کسی بات کو بغیر دلیل اور غور دفکر کے قبول کرنا ہے۔صاحب المنجد لکھتا ہے۔

((قلده في كذا اي تبعه من غير تأمل ولا نظر)) (١)

تقلیدالی پیروی کا نام ہے جوغور وخوض سے خالی ہو۔

صاحب مصباح لكهة بين:

نصرانیوں کی سینہ بسینہ باتوں کوتقلید کہاجا تا ہے(۲)

اس تعریف سے ایسے معلوم ہوتا ہے کہ تقلید کا تعلق دلیل سے نہیں بلکہ سینہ گز ف باتوں سے ہے۔ صاحب مصباح ' جو دیو بند کے فارغ اور حنی فد جب کے پیرو ہیں ' نے اس بات کو واضح کر دیا ہے۔ کہ مقلد نصوص سے عاری اور سینہ گز ف باتوں کا متبع ہوتا ہے۔ جسیا کہ عیسائیوں کے پاس سوائے صدری باتوں کے اور پچھ نہیں اسی طرح مقلدین کے پاس دلائل سے ہٹ کر صرف قیاس اور رائے ہوتی ہے۔

۱- المنجدع بي ص ۱۳۹

۲- مصاح اللغات ص ۲۰

### اصطلاحي تعريف

علاء اصول کی اصطلاح میں تقلید کی تعریف یوں ہے:

((العمل بقول الغير بالاحجة)) (١)

" تقلیدایے مل کا نام ہے جوکسی کی بات پر بغیر دلیل کے کیا جائے"

علامه حسین احد الخطیب مصری تقلید کی تعریف یول کرتے ہیں:

" دلیل کے بغیر کسی قول کوشلیم کیا جائے اور دوسرے کے مسلک کواس کی

دلیل معلوم کیے بغیر اختیار کیا جائے''(۲)

بعض نے تقلید کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

((احذ قول الغير من غير معرفة دليله)) (٣)

بغیر دلیل بیجانے کے سی کی بات پرعمل کرنا تقلید ہے۔

بعض نے تعریف کرتے ہوئے یہ قید بھی لگائی ہے کہ مقلد دلیل معلوم کرنے کا مكلّف نہیں۔

((اما المقلد فمستنده قول محتهده)) (٤)

مقلد کی دلیل صرف اس کے امام کا قول ہے نہ تو وہ خود تحقیق کرسکتا ہے نہ اپنے امام کی تحقیق پرنظر ڈال سکتا ہے۔

علامه حسن شرنبلالي حقيقت تقليد كمتعلق وضاحت كرتے ہوئے فرماتے ہيں۔

ا- مسلم الثبوت ۲- فقد الاسلام ص ٥٠٥

جمع الجوامع ص ١٥١ - ١٠ مسلم الثبوت ص ٥

((العمل بقول من ليس قوله احدى الحجج الاربعة الشرعية بلاحجة فليس الرجوع الي النبي عَلَيْكُ و الاحماع من التقليد لان كلا منها حجة شرعية من الحجج الشرعية و على هذا اقتصد الكمال في تحريره و قال ابن امير الحاج وعلى هذا عمل العامى بقول المفتى و عمل القاضى بقول العدول)) (١) تقليد كا اصل اليضخص كى بات يعمل كرنام جس كا قول چارون شرى حجتون (كتاب وسنت اجتهاداور قياس) يرمنى نه بورسول التعليق (حديث) اور اجماع كى طرف رجوع كرنا تقليد نبين بهاس لي كه يه دونون جمت شرعيه مين سے بين علامه كمال نے اپنى كتاب "تحريث ميں اور ابن امير الحاج نے قرمایا كه جابل كامفتى كول اور قاضى كا ثقة كول يرمن كرنا تقليد نبين -

اس کے ہم معنیٰ قاضی شوکائی نے نقل کی ہے فرماتے ہیں۔

((هو العمل بقول الغير من غير حجة فيحرج العمل بقول رسول الله عليه وسلم والعمل بالاجماع و رجوع العامى الى المفتى و رجوع القاضى الى شهادة العدول فانها قد قامت الحجة فى ذلك)) (٢)

"حدیث اور اجماع پیمل کرنا تقلید نہیں اس طرح عامی کامفتی کی طرف رجوع کرنا اور قاضی کاعادل گواہ کی طرف رجوع کرنا میں تقلید نہیں کیونکہ اس پر دلیل قائم ہو چکی ہے۔"

اس جامع تعریف میں ملاحس و قاضی شوکانی نے کیسے واضح الفاظ میں تقلید کے اس جامع تعریف میں تقلید کے اس حارالحق ص ۲۲۹

مفہوم کو بیان فرمایا ہے کہ تقلید کی شرعی حیثیت یہ ہے کہ اس کوشری جت سے خارج سمجھا جائے۔ شرعی ججت بونکہ منصوص ہوتی ہے اور تقلید میں نص اور دلیل سرے سے موجود نہیں ہوتی۔ اسلام میں جو چیز بغیر دلیل کے ہے وہ یقیناً گراہی ہے۔

ادب اور لغت کے مسلمہ امام علامہ زخشر ی فرماتے ہیں۔

((ان كان للضلال ام فالتقليد امه))

''اگر گمراہی کی کوئی جڑ ہے تو وہ یقیناً تقلید ہے''

((فاهرب عن التقليد فهو ضلالة))

((ان المقلَّد في سبيل الهالك))

'' تقلید سے دور بھا گو کیونکہ ہے گمراہی ہے اور بلا شبہ مقلد ہلاکت کے رہتے پر گاہ دیں میں''

گامزن ہے۔''

ندکورہ بالا عبارات سے اس بات میں ذرہ ہجرشک باقی نہیں رہ جاتا کہ مقلد کے پاس تقلید کرنے کی کوئی دلیل نہیں ہوتی۔ اس لیے تو علاء نے مقلد کے لیے جہالت جیسے الفاظ استعال کیے ہیں اور یہ بالکل حقیقت ہے کہ مقلد نے بھی دلیل کی ضرورت ہی محسوں نہیں کی اور تقلید کی تعریف ہے بھی ثابت ہے کہ اس سے سوائے گراہی کے اور کیجھ حاصل نہیں ہوتا۔ سعدی فرماتے ہیں۔

عبادت بتقلید کمراہی است خنک رہروے راکہ آگاہی است

# تقليداورا نتاع ميں فرق

مذکورہ بالاسطور میں تقلید کے معنی واضح ہو گئے ہیں۔ اب اتباع اور تقلید کے فرق کو بھی سمجھ لینا ضروری ہے۔ جبیا کہ او پر گزر چکا ہے کہ تقلید بغیر دلیل کے ہوتی ہے لیکن اتباع بادلیل ہوتا۔ اتباع بادلیل ہوتی ہے اس لیے تو رسول التھا تھے۔ کی اتباع پر تقلید کا لفظ صادر نہیں ہوتا۔ امام ابن قیم ابن خواص کے حوالہ سے فرماتے ہیں۔

((التقليد معناه في الشرع الرجوع الى قول لاحجة لقائله عليه و

ذلك ممنوع في الشرعية و الاتباع ما ثبت عليه حجة))

تقلید بغیر دلیل کے ہوتی ہے اور اتباع با دلیل۔

دوسری جگہ فر ماتے ہیں۔

((كل من اوجب الدليل عليك اتباع قوله فانت متبعه و الاتباع

في الدين مسوغ والتقليد ممنوع))(١)

''کسی کے قول کی اتباع دلیل واجب کرے تو اس کامتیع ہے اتباع دین میں جائز

ہے اور تقلید منع ہے۔''

ای کے ہم معنی الفاظ مشہور حنی عالم مولانا مرتضی حسن سے منقول ہیں فرماتے ہیں اطاعت کو اطاعت کو اطاعت کو اطاعت کو تقلید نہیں کہا گیا۔ نیز مجتہد کاقول فی نفسہ جمت (دلیل) نہیں اور خداوند عالم اور سرور عالم کا قول فی نفسہ جب (دلیل) نہیں اور خداوند عالم اور سرور عالم کا قول فی نفسہ جب شرعیہ ہے۔ (۲)

ا- اعلام الموقعين جلد دوم ص ١٣٥ حصيق الكفر والايمان ص ٥)

حافظ ابن حزم اندلی فرماتے ہیں۔

ان التقليد على الحقيقة انما هو قبول ما قاله قائل دون النبي عَلَيْكُ الله الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله الله على تسميته تقليدا(١)

دراصل غیر نبی کی بات کو بغیر دلیل کے ماننا تقلید ہے اور تقلید کی اس تعریف پرتمام امت کا اجماع ہے۔

ان الفاظ سے اتباع اور تقلید کا فرق واضح ہو گیا ہے کہ تقلید اور اتباع دومتضاد چیزیں ہیں اتباع اللہ اور اس کے رسول کی درست ہے۔ جس کا نام اللہ تعالی نے علم رکھا ہے۔

١ - فَمَنُ حَآجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعُدِ مَا جَآئَكَ مِنَ الْعِلْمِ (٢)

٢- فَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ إِلَّا مِن بَعُدِ مَا جَآء هُمُ الْعِلْمُ

٣- وَ عَلَّمَكَ مَا لَم تَكُن تَعُلَم \_(٣)

ان آیات سے واضح ہے کہ جو آپ کی طرف وحی ہوتی تھی وہ علم ہے اور اس بات پراجماع امت ہے کہ احادیث رسول بھی قر آن کی طرح علم ہے۔ کیونکہ یہ بھی وحی کے ذریعے سے ہے۔

((وَ مَا يَنُطِقُ عَنِ الْهَواى اِنُ هُوَ اِلَّا وَحُى يُّوُلِحَى عَلَّمَهُ شَدِيُدُ الْقُواى))(٤)

۱- الاحكام ص١١١ج٢ ٢٠ آلعران نمبرا٢

ا- النبآء آيت ١١٣

ای طرح حدیث میں ہے۔

((الا انه او تيت القرآن و مثله معه))(١)

کہ مجھے قرآن کے ساتھ حدیث بھی دی گئی ہے۔

امام ابن قیم فرماتے ہیں۔

امام ابن يم فرما هي آيا -العِلْمُ مَا قَالَ اللَّهُ وَ قَالَ رَسُولَهُ وَ مَا سَوا ذَلِكَ فَهُوَ وَسُوَاسُ الْشَيُطَانَ علم وہ ہے جواللداوراس کے رسول کے فرامین ہوں۔اس کے علاوہ سب شیطانی

خالات بل ۔ (۲)

مشہور عرب شاعر بختری نے علم اور تقلید کے فرق کوان الفاظ میں بیان کیا ہے۔ عرف العالمون فضلك بالعلم وقال الجهال بالتقليد

علماء نے تیری فضیات علم سے بہجانی ہے اور جاہلوں نے تقلید سے

اتباع اور تقلید میں فرق اس اعتبار ہے بھی ہے کہ جیسے اللہ تعالی کی ذات تمام نقائص سے یاک ہے اس طرح رسول اللہ علیہ بھی معصوم عن الخطاء ہیں۔لیکن ہم کسی امام کے بارے میں بیا کہنے کی جرات نہیں کر سکتے کہ وہ رسول التعلیقی کی طرح معصوم ہے کیونکہ کسی امتی کی نسبت یہ دعویٰ نہیں ہوسکتا کہ اللہ تعالی نے اس کی عصمت کا ذمہ لیا ہو بلکہ آئمہ میں خطا کا اختال صواب سے زیادہ ہے اس کا اعتراف علامہ شبکی نے ان الفاظ میں کیا ہے۔

"بیانت مجھنا جا بیئے کہ ہم امام ابو حنیفہ کی نسبت عام دعوئے کرتے ہیں کہ ان کے ماكل سيح اوريقني ميں۔ امام ابوصنيفة مجتهد تھے پنمبرند تھاس ليان كےمساكل ميں غلطی کا ہوناممکن ہے۔ نہ صرف امکان بلکہ وقوع کا دعویٰ کر سکتے ہیں۔(٣)

> ا منداحرص ١٣٠٠ جراري ص ١١١ج البوداودص ٢١٦ج ترندي ص ٩٥ج٦ ۲- قصیده نونیه ۳-سیرت نعمان ص ۲۸'

انہی الفاظ کی ترجمانی مولاناتقی عثانی نے کی ہے۔

"آئم مجتدین کے بارے میں بیاعتقادر کھا جائے کہ وہ معاذ اللہ شارع ہیں یاوہ معصوم اور انبیاء کی طرح خطاو سے پاک ہیں۔ بیہ جمود ہے جس کی اجازت نہیں (۱) معصوم اور انبیاء کی طرح خطاو سے پاک ہیں۔ بیہ جمود ہے جس کی اجازت نہیں (۱) امام احمد بن طبل نے اتباع کی تعریف میں اقوال صحابہ کا بھی اضافہ فرمایا ہے:
"الا تباع ان یتبع الرسول ما جاء عن النبی شکیل وعن الصحابة شم هو من بعد فی التابعین محیر" (۲)

''اتباع صرف رسول الله اور صحابہ کرام کی ہے اس کے بعد تابعین میں اختیار ہے' امام احمد نے اتباع کورسول اکرم اور صحابہ کرام کے ساتھ خاص کیا۔ اس کے بعد والوں کی اتباع نہیں ہوسکتی بلکہ صرف تقلید ہے کیونکہ اس پر کوئی دلیل نہیں۔ یہی تعریف امام اوز اعی سے منقول ہے:

"فان رسول الله على كان مبلغا عن الله تعالى و قال ايضا العلم ماجاء عن اصحاب محمّد وما لم يحيئ عن اصحاب محمد فليس بعلم (٣)

رسول اکرم کا ارشاد دراصل پیغام الہی ہے۔علم صرف انہی باتوں کا نام ہے جو صحابہ کرام سے موصول ہوں اور جن باتوں کی اصل ان سے منقول نہ ہوؤوہ ہر گرعلم نہیں'
اہل زبان کے ہاں یہ چیز تو معروف ہے کہ انتاع کا تعلق دلیل سے ہوتا ہے۔
کتاب وسنت سے بڑھ کر اور کیا ہڑی دلیل ہوسکتی ہے جس کے انکار کرنے پر کوئی شخص

۱- تقلید کی شرعی حیثیت ص ۱۵۶

۲- اعلام الموقعين ص ۹سورج

٣- الخضرامة مل مع ترجمة حقيق المكمل ص

مسلمان نہیں رہ سکتا کیکن کوئی شخص ایسا دعوی نہیں کر سکتا کہ اگر آئمہ اربعہ میں ہے کسی ایک کے قول کو نہ مانا جائے یا دو تین کے اقوال کونسلیم نہ کیا جائے یا پھر کسی ایک امام کے ذاتی قول کو قبول اور اس پڑمل نہ کیا جائے تو وہ شخص دائرہ اسلام سے خارج ہے۔ ایسا شرف صرف کتاب و سنت کو حاصل ہے ہاں صحابہ کرام کے آثار سنت رسول کے بعد واجب اعمل ہیں اس لیے کہ انہوں نے وہی کا مشاہدہ کیا۔ رسول اکرم اللہ کے کہ انہوں نے وہی کا مشاہدہ کیا۔ رسول اکرم اللہ کی صحبت میں ایک عرصہ تک رہے آ پھولی کے اقوال و افعال کو براہ راست دیکھا اور خود میں ایک عرصہ تک رہے آپ ایسی کام کیے جو بعد میں مستقل سنت کی حیثیت اختیار کر گئے اور بیٹم مامور دلیل سے تعلق رکھتے ہیں ابن القیم اس تقلید اور اتباع کے فرق کوان دو شعروں میں واضح کرتے ہیں۔

ما ذاك و التقليد يستويان

للناس كالاعمى همااحوان

العلم معرفة الهدى بدليله

اذا جمع العلماء ان مقلدا

علم معرفت بالدلیل کا نام ہے تقلیداس کے مساوی اور مترادف نہیں ہو سکتی علماء کا اجماع ہے کہ تقلید نابینا بن کے مترادف ہے۔ (۱)

# مقلّد اورمتبع

ا تباع اور تقلید میں یہ فرق واضح ہو گیا کہ ا تباع با دلیل اور تقلید بغیر دلیل کے ہوتی ہے۔ اسی ہے۔ جیسا کہ ا تباع دلیل اور علم کے ساتھ اور تقلید جہالت کے ساتھ خاص ہے۔ اسی طرح مبتع دلیل پڑھل اور مقلد جاہل ہوتا ہے جو دلیل کونہیں پہنچا نتا۔ اس فرق میں تمام طرح مبتع دلیل پڑھا اور مقلد جاہل ہوتا ہے جو دلیل کونہیں پہنچا نتا۔ اس فرق میں تمام

ا- القصيدة النونية ص ٧٧

الل علم كا اتفاق ہے۔ حافظ الغرب ابن عبد البرفر ماتے ہيں:

((اجمع الناس على ان المقلد ليس معدوداً من اهل العلم و ان

العلم معرفة الحق بدليله))

تمام لوگول كالحماع بي كم مقلد عالم بين بوتا كيونك علم حق كوديل سے جانے كانام ب امام ابن القیم ابن عبدالبرکی تائید کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

((هكذا كما قال ابو عمر فان الناس لا يحتلفون ان العلم هو

المعرفة الحاصلة عن الدليل و أما بدون الدليل فانما هو تقليد))

بات ایسے ہی ہے جیسا کہ امام ابوعمر (ابن عبدالی) نے فرمایا کہ لوگوں کا اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں کہ علم دلیل سے حاصل ہوتا ہے اور جو دلیل کے بغیر ہووہ تقلید ہے۔ چندسطور کے بعد فرماتے ہیں۔

((قد تضمن هذان الاجماعان اخراج المتعصب بالهوى و

المقلد الاعمي عن زمرة العلماء)) (١)

مقلداورمتعصب کوعلماء کے زمرہ سے خارج سمجھنا حابیئے۔

جمہورشافعیہ کے نز دیک مقلد کی تعریف

((ولاخلاف بين الناس ان التقليد ليس بعلم ان المقلد لايطلق عليه اسم عالم وهذا قول اكثر الاصحاب و قول حمهور الشافعية)) (٢)

ا- اعلام الموقعين ص ٥ ج ا

۲- ابيشاص ۲۵

اں بات میں کوئی اختلاف نہیں کہ تقلید علم نہیں اور مقلد پر عالم کے لفظ کا اطلاق نہیں ہوسکتا۔ اکثر اصحاب اور جمہور شافعیہ کا یہی قول ہے۔

مشہور حنفی محدث امام طحاوی اور علی بن حسین جومصر میں ۲۹۳ھ میں قاضی مقرر ہوئے تھے نے ایک دفعہ ریے فرمایا:

" تقلید و بی کرنا ہے جومتعصب ہویا بے وقوف"

یالفاظ اس قدرلوگوں کے وردزبان ہو گئے تھے کہ وہ مصر میں ضرب المثل بن گئے (۱)
مذکورہ تصریحات سے معلوم ہوگیا ہے۔ کہ مقلد کا شار اہل علم سے نہیں ہوتا' اس
لیے تو مجتہد کے لیے تقلید جائز نہیں کیونکہ اجتہاد کے لیے علم کی ضرورت ہوتی ہے۔ شاہ
ولی اللہ محدث دہلوی مجتہد کے بارے میں فرماتے ہیں۔

'' ابن حزم کا یہ قول کہ تقلید حرام ہے صرف تین قتم کے لوگوں پر صادق آتا ہے اول جس کو تھوڑا بہت اجتہاد کا ملکہ حاصل ہوخواہ ایک ہی مسئلہ میں ہو۔ اور اس پر یہ پوری طرح روش ہو کہ نجی آیائی نے اس کا حکم فر مایا اور بیر حدیث منسوخ نہیں (۲) حضرت شاہ صاحب کی اس عبارت پرشخ الاسلام امرتسری یوں قلمطر از ہیں:

"اس سے معلوم ہوا کہ جولوگ عمر کا کچھ حصر تحصیل علوم میں خرج کر کے علوم عالیہ اور آلیہ میں دست گاہ رکھتے ہیں علوم تفییر وحدیث اور فقہ کو با قاعدہ پڑھتے ہیں ان کے حق میں نہ تو تقلید کی تعریف صادق آتی ہے۔ نہ وہ کسی طرح مقلد کہلا کتے ہیں بلکہ

وہ ایک معنی ہے اچھے خاصے مجتہد ہیں۔ (۳)

ا- فقدالاسلام ص ۵۱۰ عقد الجيد ص ۲۲ عقد الجيد ص ۲۳ ۳- اجتباد و قبليد ص ۹۲

آج کل کے مقلدعلاء جومجہد مفسر محدث منطقی فلفی اصولی فقیہہ اور نہ جانے کیا کیا القاب سے مشرف ہوتے ہیں پھر بھی اپنے آپ کو مقلد کہلانے میں فخر محسول کرتے ہیں شاید کہ بیاس لئے ہوجینا کے علم بیان ومعانی والوں نے لکھا ہے۔

((قد ينزل العالم منزلة الحهل لعدم حريه على موحب العلم)) (١)
"جب عالم كاعلم كمطابق عمل نه بوتو وه جابل مجما جائك گا"

یہ حضرات اس اعتبار سے تو فقیہہ بھی ہیں مجہد بھی کہ تمام دینی علوم سے پیراستہ اور مزین ہیں لیکن اس اعتبار سے ان میں اتم درجہ جہالت ہوتی ہے کہ انہوں نے جب کسی مسللہ پڑمل کرنا ہے تو امام کی رائے سے قدم باہر نہیں نکالنا۔

فان كنت لاتدرى فتلك مصية

و ان كنت تدري فالمصيبة اعظم

پھران علاء کو دیھو جنہوں نے تقلید جیسے معرکۃ الأراء مسئلہ پر کتابیں لکھ ماریں اور ایسے دلائل سے استنباط کی ناحق سعی کی جن کاعلم سے گہراتعلق ہے تو پھرا یسے محقق ہونے کے باوجود یہ مقلد کیسے رہ گئے جب کہ اس مسئلہ کی تحقیق میں یہ مجتہدین سے بھی سبقت لے گئے ہیں۔ اگر ان سے بوچھا جائے کہ تم نے تقلید کو کس دلیل سے معلوم کیا ہے۔ تو فوراً کہہ دیں گئ کتاب و سنت سے 'پھر ان سے بوچھا جائے کہ تم نے ایسے مسئلہ کا استخراج تو کرلیا جن کا کتاب و سنت میں کوئی وجود نہیں توان مسائل کا استخراج کتاب و سنت میں کوئی وجود نہیں توان مسائل کا استخراج کتاب و سنت میں کوئی وجود نہیں توان مسائل کا استخراج کتاب و سنت میں کوئی وجود نہیں توان مسائل کا میں غلط ٹھوکریں بھی نہیں کھانی پڑتیں۔ تو وہاں صرف تقلید کا غذر پیش کریں گے میمض میں غلط ٹھوکریں بھی نہیں کھانی پڑتیں۔ تو وہاں صرف تقلید کا غذر پیش کریں گے میمض

ا- تلخيص المفتاح ص٢

تقلیدی کرشے ہیں کہ علوم کے ماہر بھی تقلید سے باہر جانا پسند نہیں کرتے اور عوام کومض مغالطہ دینے کے لیے جگہ جگہ اتباع اور تقلید ای طرح اقتداء اور تقلید کے معنی کو خلط ملط کر دیتے ہیں۔ حالانکہ انہیں اس میں درہ برابر شک نہیں کہ تقلید اور اتباع کا مفہوم الگ الگ ہے۔ اس سے بڑھ کر کیا علمی خیانت ہو گئی ہے کہ صحابہ کرام گے آثار کو بھی تقلید میں تھسیٹ لاتے ہیں حالانکہ یہ حضرات اس بات سے آثنا ہیں کہ تقلید کتاب وسنت اور آثار صحابہ سے بالکل مختلف ہے۔ یہ نشرف صرف المحدیث کو حاصل ہے کہ وہ متبع ہوتا ہے مقلد نہیں کیونکہ وہ جس پر عمل کرتا ہے دلیل سے کرتا ہے۔ المحدیث کتاب وسنت کی موجودگی میں اقوال آئمہ کیا اقوال صحابہ سے بھی دلیل نہیں کپڑتے۔ یہ رہے بیند ملا جس کو مل گیا

یہ رتبہ بلند ملا جس کو مل گیا ہر مدّی کے واسطے دارو رس کہاں

بابسوم

# مقلدین کے دلائل

ہم اس تمہید کے بعداس مقام پر پہنچ آئے ہیں کہ تقلید پر کما حقہ بحث کرسکیں۔ ہم مناسب سمجھتے ہوئے پہلے ان دلائل کی حقیقت کو پیش کرتے ہیں جن کی وجہ سے علاء کا براہ راست کتاب وسنت سے تعلق نہیں رہا ہے۔ لیکن ان دلائل کو پیش کرنے سے پہلے ایک بات کا ذکر بے فائدہ نہ ہوگا کہ متقد مین اور متاخرین کے دلائل میں ذرہ برابر فرق نہیں ہاں صرف طریق بیان میں فرق ضرور ہے۔ جو متقد مین نے اس بارے میں کاوشیں کی ہیں متاخرین نے اس پرسوائے زیبائش وزینت کے پھر نہیں کیا۔ بات وہی برانے شکاری اور نئے جال والی ہے۔ ہم طوالت سے بچتے ہوئے ان دلائل کو نئے انداز میں بیان کریں گے۔ پھر ان شہبات کو بھی رفع کریں گے جو مقلدین نے پیدا اور مشہور کرر کھے ہیں۔ و باللہ التو فیق۔

مقلدین حضرات اپنے موقف میں مندرجہ ذیل دلائل پیش کرتے ہیں جن کی تفصیل اور حقیقت ہے۔

١ - ﴿ فَاسئلوا اهل الذكر ان كنتم التعلمون ﴾
 تم الل ذكر ب يوچوا كرتم نبيس جائة

مقلدین بڑے شد و مد سے اس آیت کریمہ کو تقلید کے جواز میں پیش کرتے ہیں۔ حالانکہ اس آیت میں تقلید ثابت ہیں۔ حالانکہ اس آیت میں تقلید کا شارہ تک موجود نہیں جس سے آئمہ کی تقلید ثابت ہوسکے۔ اس آیت میں تو یہ بتانا مقصود تھا کہتم جس رسول کی تکذیب محض اس لیے کر

رہے ہو کہ وہ بشر ہے اورتم اس کے مقام سے نا آشنا ہوتو اہل کتاب سے پوچھالو کہ رسول اللہ علیہ سے پہلے جتنے رسول آئے وہ سبھی بشر تصوتو تم کومعلوم ہو جائے گا کہ محمد علیہ انہی سے رسولوں میں سے ایک ہیں آیت کے کممل الفاظ یہ ہیں:

﴿ وَ مَا ٱرُسَلُنَا مِنْ قَبُلِكُ اِلَّا رِحَالًا نُوحِي اِلْيُهِمُ فَاسْئَلُو اَهُلَ الذِّكْرِ

إِنْ كُنْتُمُ لَا تَعُلَمُونَ ﴾ (١)

''ہم نے تجھ سے پہلے جتنے رسول بھیجے وہ مرد تھے ہم نے ان کی طرف وحی کی پس تم اہل ذکر سے بوچھ لواگرتم نہیں جانتے''

وہ تہہیں بتائیں گے کہ دنیا میں جتنے رسول آئے سب کے سب بشر تھے۔ اس آیت کے سیاق و سباق سے ثابت ہوتا ہے کہ اس آیت کے مخاطب مشرکین ہیں اور اہل ذکر سے مراد اہل کتاب ہیں۔ اس آیت میں ایک خاص اعتراض کے رفع کرنے میں اہل ذکر سے مراد اہل کتاب ہیں۔ اس آیت میں ایک خاص اعتراض کے رفع کرنے میں اہل کتاب کی طرف رجوع کرنے کا حکم دیا جا رہا ہے کیونکہ وہ صحائف انبیاء اور آسانی کتابوں سے واقف تھے حالانکہ وہ خود رسول التّعالَیٰ کی رسالت کے قائل نہ تھے تو پھر ان سے سوال کا مطلب بیہ ہوا کہ وہ اپنے علم کی بنا پر تمہیں بٹادیں گے کہ رسول بشر ہی ہوتا ہے اور رسول کا بشر ہونا اس قدر واضح ہے کہ اہل کتاب سے بھی اس کی تصدیق کی جاسکتی ہے۔ اور پھر اس سے آگئی آیت میں تبلیغ کا حکم ہے۔

﴿ بِالْبَيِّنَاتِ وَ الزُّبُرِ وَ اَنْزَلْنَا اِلَيُكَ الذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّلَ الَّيُهِم وَ

لَعَلَّهُمُ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (٢)

ا- النحل آيت ٣٣٠

۲- انحل آیت ۲۳

''ان پنجمبروں کومعجزے اور کتابیں دے کر بھیجا اور اس طرح ہم نے تجھے پر بھی قر آن اتارا۔اس لیے کہ تو لوگوں کو سمجھادے جو ان کی طرف اتر ااور اس لیے کہ وہ خود بھی غور کریں''

اس آیت کے ابتدائی الفاظ کس قدر واضح میں کہ اے رسول عظیمی آپ کے ذے اس کتاب کی تبلیغ ہے جوہم نے آپ پر نازل کی ہے اور تبلیغ کن لوگوں کو کرنی ہے تو فرمایا ما نزل البهم که جن کی طرف بیقرآن نازل کیا گیا ہے تا کہ وہ غور وفکر کریں اب دیکھیے پہلے ذکر کی نسبت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ہے اور پھر مخاطبین کی طرف ہے کیکن رسول اللہ علیہ اللہ کا نسبت اور مخاطبین کی نسبت میں واضح فرق کیا ہے کہ رسول پر تبلیغ فرض ہے اور مخاطبین پرغور وفکر تو یہاں کسی ایک کی تخصیص کیسے ہوسکتی ہے جب کہ آپ خاص لوگوں کی طرف رسول بن کرنہیں آئے بلکہ تمام لوگوں کی طرف رسول بن کر آئے ہیں اور تمام کو ہی غور وفکر کی دعوت دی گئی ہے پھریہ بات بھی مدنظر رکھیے کہ قرآنی اصطلاح میں ذکروہ ہوگا جواللہ تعالی کی طرف سے نازل ہوا ہوجو الله تعالى كى طرف موا نازل نہيں موا وہ ذكر نہيں موسكتا اور وہ عالم عالم نہيں جو ذكر سے واقف نہیں تو یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ کسی آ دمی کے قیاس کو دین بنالیا جائے یہ بات اس آیت کے صریح خلاف ہوگی کہ اللہ اور اس کے رسول کو چھوڑ کر کسی اور پر اعتماد اور بھروسہ کیا جائے کیونکہ علم وہ ہے جواللہ تعالی کی طرف سے ہواور علاء وہ ہیں جو قیاسات کو چھوڑ کر کتاب وسنت کو اپناتے ہیں۔مقلد جاہل ہوتا ہے اور جاہل کو غورو فکر کی حاجت ہی كياليكن اس آيت ميں الله تعالى نے ذكر كے ساتھ غوروفكر كولازم قرار ديا ہے جو بھى مسكمان ہوگا اس كو كتاب وسنت مح مطابق غور وخوض كرنا ہو گاليكن مقلدتو صرف اينے

امام کی رائے کو ہی کافی سمجھتا ہے تو ایک مسلہ ریجی پیدا ہوا کہ تقلید کے دعوے دار اس آیت سے عامی (جاہل) کے لیے علاء کی طرف رجوع کرنا لازمی قرار دیتے ہیں تو اس بات میں شک بھی کیا ہوسکتا ہے کہ جاہل نے تو آخر علاء کی طرف رجوع کرنا ہوتا ہے البته اس کے لیےغوروفکر کولازمی قرار دیا ہے تا کہ وہ صرف کسی عالم کی بات کواس لیے قبول نہ کرے کہ یہ بات فلال عالم کی ہے بلکہ وہ اس میں دیکھے کہ عالم نے جوفتوی دیا ہے کیا وہ کتاب وسنت کے موافق ہے پانہیں ۔اس بات سے بیشبہ پیدا نہ ہو کہ جو کسی مئلہ میں خود تحقیق کرسکتا ہے۔ کہ وہ مسئلہ کتاب وسنت کے موافق ہے یانہیں اس کوکسی سے فتوی لینے کی ضرورت ہی کیا ہے تو اس شبہ کے رفع کرنے میں عرض ریہ ہے کہ عامی مفتی سے دلیل تو طلب کرسکتا ہے کہ بتائے آپ نے جوفتوی دیا ہے اس کی کتاب وسنت میں کیا اصل ہے جب مفتی دلیل بیان کرے گا تو وہ تقلید ندرہے گی کیونکہ تقلید میں دلیل کا وجودنہیں ہوتا اب بیہ قار ئین کا کام ہے کہ وہ مقلّد بنیا جا ہتے ہیں (جس کو دلیل کی ضرورت نہیں ہوتی ) یا قرآن کی اس آیت کی دجہ سے تحقیق کر کے متبع بننا حیاہتے ہیں۔

ان في ذلك لعبرة لاولى الابصار

ہم مقلدین سے بیسوال کرنے میں حق بجانب ہیں کہ آخراس آیت میں اللہ تعالی نے تقلید شخصی کو کہاں واجب قرار دیا ہے اگر اس آیت سے تقلید شخصی کا کوئی پہلو نکاتا ہے تو آج تک ان الفاظ کو بیان کیوں نہیں کیا گیا بلکہ اس آیت سے بہی معلوم ہے کہ اگر تم علم سے واقفیت نہیں رکھتے ہوتو کسی اہل علم سے پوچھ لوتو اس میں کسی ایک کی شخصیص کا اشارہ تک نہیں کہ قال شخص سے مسئلہ پوچھواور اس کے فتوی پڑمل کرو۔ اگر مقلدین کی اس بات کو تسلیم بھی کر لیا جائے تو کیا اسلام میں اہل علم چار ہی ہوئے ہیں اور ان کے بعد

علم کا دروازہ بند کر دیا گیا؟ یا ان چاروں نے بعد میں آنے والوں کو قیامت تک کے لیے علمی ضرورت سے مستغنی کر دیا؟ ظاہر ہے کہ کوئی مقلداس کا جواب نہیں دے سکتا چنا نچہ مسلمان ہو گیا کہ اہل ذکر سے مراد ہر دور کے وہ علماء ہیں جو ذکر (کتاب وسنت) پر عمل پر اہوں۔

پھراس آیت کریمہ میں وہ کونسا لفظ ہے جس کامعنی تقلید ہے اگر کہیں کہ اس میں سوال کا ذکر ہے تو ہم کہتے ہیں دنیا کی کسی لغات میں سوال کا ذکر ہے تو ہم کہتے ہیں دنیا کی کسی لغات میں سوال کا معنی تقلید ہے تو قرآن کریم میں کئی بار رسول اللہ علیہ کے کہم ہوا ہے کہ آپ فلال معنی تقلید ہے تو گراس کامعنی ہوگا کہ اے رسول تم بھی فلال کی تقلید کرو (معاذ اللہ) سوال کریں تو کیا اس کامعنی ہوگا کہ اے رسول تم بھی فلال کی تقلید کرو (معاذ اللہ)

اگر آج کے مقلد مفتی فتوی دیتے وقت فقہ کی کتابوں سے متقد مین کی عبارت کو نقل کرنے میں فخر محسوس کرتے ہیں تو کوئی چیز مانع ہے کہ وہ قرآن کریم اور کتب صدیث (جو وحی کے مبارک الفاظ ہیں) سے نقل کر کے اللہ اور رسول آلیا ہے کی رضا مندی بھی حاصل کریں اور ثواب بھی پائیں۔

المخضرية آيت كى طريقة ہے بھى تقليد كو ثابت نہيں كرتى بلكہ بيتو تقليد كے خلاف الىي واضح ہے جس كا انكار طالب حق ہے نہيں ہوسكتا۔

٢ - ﴿ أَطِيْعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِى ٱلْآمُرِ مِنْكُمُ ۗ فَاِنْ تَنَازَعْتُمُ

فِيُ شَنِّي فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُولَ ﴾ (١)

''تم الله اور رسول کی اطاعت کرواورتم میں جواولوالامر ہیں ان کی اطاعت کرو۔ پس اگرتم کسی چیز میں تنازع کروتو اس کواللہ اور رسول کی طرف لوٹا دؤ''

١- سورة النساء آيت ٥٩

تقلید کے جواز میں اس آیت کو بڑے جوش وخروش سے پیش کیا جاتا ہے۔ اور بیہ تأثر دینے کی کوشش کی جاتی ہے۔ کہ اطاعت اللّٰہ ُ اطاعت رسول اور اطاعت آئمہ ایک ہی چیز ہیں۔

اُولی الامرے مراد فقہا کرام لیے جاتے ہیں لیکن یہ بات کس قدر تعجب خیز ہے کہ جب لفظ کے مفہوم میں اختلاف واقع ہواور اس بارے میں کوئی مرفوع حدیث مل جائے تو اختلاف خود بخو درفع ہو جانا چاہیئے یہ بات مسلمہ ہے کہ کتب حدیث میں اولی الامر کا لفظ فقنهاء پرنہیں بلکہ جو منصب حکومت پر فائز ہوں ان کیلئے استعال ہوا ہے۔ کتب حدیث کا مطالعہ کرنے والے احباب سے بیہ بات اوجھل نہیں رہ سکتی کہ رسول اکرم اللہ نے اس لفظ کو کس معنی میں استعمال کیا ہے ہاں جناب عبد اللہ بن عباسٌ سے اولی الامر کی تفییر علاء کے مفہوم میں آئی ہے لیکن یہ بات تو مسلمہ ہے کہ مرفوع روایت کی موجودگی میں موقوف روایت قابل قبول نہیں ہوتی۔ اگر بفرض محال جناب عبدالله بن عبالٌ كي تفيير كو درست مجھ ليا جائے كہ اولى الامر سے مراد علاء بھى ہيں تو تب بھی اس سے تقلید ثابت نہیں ہوتی کیوں کہ اطاعت کامتقل ذکر اللہ اور رسول اکرم علیہ کے لیے کیا گیا ہے اس لیے تو لفظ '' اطبعوا'' کو دوبارہ ذکر فرمایا ہے اولی الامرکی اطاعت کو جملہ معطوفہ کے ساتھ ذکر کیا ہے کہ اطاعت اصل میں اللہ تعالی اور اس کے رسول کی ہے امراء کی جواطاعت ہے وہ کوئی مستقل اطاعت نہیں بلکہ اللہ اور رسول کی اطاعت کے تابع ہے یہ بھی اس لیے تو اگلا جملہ فان تنازعتم فی شین ذکر فرما کر اس بات کی تصریح کردی کے علاء اور امراء ہے اختلاف ہوسکتا ہے لیکن اللہ جل جلالہ اور رسول سرور علی سے اختلاف کفراورسلب ایمان کا سب ہے۔

فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِى مَا شَجَرَ بَيْنَهُم ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِى اللَّهِمَ اللَّهُمُ اللَّمَّ اللَّهِمَ اللَّهُمُ اللَّمَّ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ الللللَّالِلْمُ الللللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

جب یہ بات واضح ہوگئی کہ امام اور رسول کی اطاعت میں فرق ایسا ہے جیسا کہ رسول اور امتی میں فرق ایسا ہے جیسا کہ رسول اور امتی میں فرق ہے تو شاید اس بات میں بھی کسی کو اختلاف نہ ہو کہ امام کی تمام باتیں قابل عمل نہیں لیکن رسول اللھ ایسے کی ہر بات پرعمل کرنا واجب ہے جو آپ کے فرمان کو درست سجھتے ہوئے پھرعمل نہیں کرتا اس کا اسلام میں کوئی حصہ نہیں۔

اس آیت سے بیہ بات واضح ہوگئ کہ امراء کی اطاعت اصل میں ان معاملات میں ہے جن کا تعلق اللہ تعالی اور رسول اکرمؓ سے ہو۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں۔

لاطاعة لمحلوق في معصية الله (١)

الله تعالى كى نافر مانى مين مخلوق كى اطاعت نهيس ہو سكتى ۔

مقلدین حضرات نے اس آیت (اطیعواللہ) سے جوآج تک سم روارکھا ہے اس کی تلافی شاید کسی طریقے سے نہ ہو سکے۔انہوں نے اپ مقصدکواپنانے کے لئے اس آیت مبارکہ کو دوحصوں میں تقسیم کر دیا۔ یا کھا الذین آ منوا سے لے کر منکم تک ایک حصہ اور فان تنازعتم فی شی آخو آیت تک دوسراحصہ بنا دیا اور یہ کہہ کر کہ یہ جملہ منتقل ہے جس میں مجتهدین کو خطاب کیا گیا ہے گویا کہ ان کے ہاں قرآن کے جملہ مستقل ہے جس میں مجتهدین کو خطاب کیا گیا ہے گویا کہ ان کے ہاں قرآن کے جملہ مستقل ہے جس میں مجتهدین کو خطاب کیا گیا ہے گویا کہ ان کے ہاں قرآن کے

ا- اعلام ص ١٩٥٩ج١

بعض حصے علماء کے لیے خاص ہیں ان پرعوام کومل نہیں کرنا چاہیئے اور بعض عوام کے لیے مخصوص ہیں۔

> بک رہا ہوں جنوں میں کیا کیا کھے کچھ نہ سمجھے خدا کرے کوئی

((افتؤمنون ببعض الكتاب و تكفرون ببعض))

پھراس آیت میں اطاعت کا حکم ہے تقلید کانہیں اور بیگز رچکا ہے کہ اطاعت اور تقلید باہم متضاد ہیں۔لہذا اس آیت سے تقلید کا حکم کشید کرنا غلط ہے۔

٣- ﴿ وَاتَّبِعُ سَبِيُلَ مَنُ آنَابَ اِلَيَّ ﴾

"اورتواس کے رہتے گی پیروی کر جومیری طرف رجوع کرتاہے"

مقلدین نے اس آیت سے یہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ جو منیب الی اللہ ہوں ان کی پیروی کرنی چاہیئے اور آئمہ اربعہ کی انابت میں کسی کو اختلاف نہیں کیونکہ ان کے مذہب مدوّن ہو چکے ہیں لہذا ان کی اتباع ضروری ہے لیکن دیکھا جائے تو یہ استدلال درست نہیں اولا اللہ تعالی نے لفظ اتباع ذکر فرمایا ہے تقلید نہیں۔ اتباع اور تقلید میں جوفرق ہے وہ سابقہ اوراق میں گزر چکا ہے۔ ثانیا اللہ تعالی انسان کونصیحت فرما رہے ہیں کہ اپنے والدین کی اتباع کرنا۔ لیکن جب وہ تھے شرک پر آمادہ کریں تو پھر ان کی اتباع نہ کرنا والدین کی اتباع کہ کرنا۔

اور ان لوگوں کی انتاع کرنا جن کا رجوع صرف اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اس کے بعد والے الفاظ میں اللہ تعالی نے واضح کر دیا:

ثم اليّ مرجعكم فانبئكم بما كنتم تعملون (١)

پھرتمہارا ہمارے پاس لوٹ کرآنا ہے پھرہم نے تمہارے اعمال کی خرکینی ہے۔

مقصدیہ ہے کہ اتباع میں وہ رستہ اختیار کرنا جس سے تم آخرت میں کامیابی پاسکو پھر اللہ تعالی نے لفظ سیسیل استعال کیا ہے۔ جو صرف رسول اللہ اللہ تعالی کے رستہ کے لئے

خاص ہے۔

﴿ قُلُ هذه سَبِيلِي ادْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيْرَةِ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ (٢)

کہدویہ میرارستہ ہے میں اللہ کی طرف دعوت دیتا ہوں بصیرت پر اور جس نے میری اتباع کی۔

﴿ وَ أَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوه ﴾ (الانعام)

"پەراە مىرى سىدھى راە ہےتم اسى پرچلۇ"

جب لفظ مبیل مفرد ہواور اتباع کے معنی میں استعال ہوا ہوتو وہاں صرف رسول اللہ کا راستہ ہوگا لیکن جب راستہ مختلف ہو جائیں تو اس وقت وہ صحیح راستہ نہیں بلکہ شیطانی راستہ ہوگا جوافتر اق اور اختلاف کا سبب ہے گا اسی لیے تو رسول اللے کا راستہ بیان کرنے کے بعد یہالفاظ ذکر کیے :

﴿ وَ لاَ تَتَّبِعُوا السُّبَلَ فَتَفْرُّقَ بِكُمُ

‹ أُتم مختلف رستوں پر نہ چلو ور نہتم فرقہ بندی کا شکار ہو جاؤ گے''

معلوم ہوا جب راستے مختلف ہوں تو وہ سبیل من اناب کے زمرہ سے خارج ہو

۲ سورة يوسف ۱۰۸

جائیں گے تقلید کی وجہ سے امت مختلف فرقوں میں بٹ گئی۔ ہر گروہ نے اپنا راستہ اختیار کیا جس سے مذکورہ فرمان میں جس کی وعیرتھی وہ حرف بحرف پورا ہوا۔ پھراس آیت میں لفظ من استعال ہوا ہے جوعموم کے لیے آتا ہے۔جس کامعنی ہے کہ منیب الی اللہ میں اجتہاد کی شرائط خواہ موجود نہ بھی ہوں یا وہ عالم ہی نہ ہومگر وہ صالح اور متقی ہوتو اس کی انتاع بھی ضروری ہوگی لیکن کوئی مقلد مجتہد کے بغیر صرف مقی کی تقلید کو واجب نہیں معصاراً الراس آیت کوجس معنی میں آپ نے استعال کیا ہے مالالی اجائے تو تقلید شخصی کی بنیاد ہی ختم ہو جائے گی کیونکہ بہ حکم ہر منیب کے لیے ہے۔ پھر لفظ اناب کا استعال زياده تر انبياء كے ليے ہے۔ وَظَنّ دَاؤُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَ خَرَّ رَاكِعًا و اناب اور به بات بھی محوظ خاطر رہے کہ نبی کی انابت میں کسی کوشک نہیں ہوسکتا لیکن کسی امتی کے بارے میں ہم یقنی طور پر انابت کا فیصلہ نہیں کر سکتے۔اس سے یہ نہ سمجھ لیا جائے کہ ہم نے امتی کے منیب ہونے کا انکار کیا ہے۔ ہرگز ایسانہیں ہم تمام صحابہ کرام ؓ کی انابت کو بالا چون و چرا قبول کرتے ہیں لیکن ہم ان کی انابت کا موازنہ انبیاء علیہم السلام کی انابت سے نہیں کرتے۔ حالانکہ ان کے ایمان اور جنتی ہونے کی گواہی خود الله تعالی نے دی ہے اس کے باوجود اکثر مقلدین صحابہ کی تقلید کوعملاً جائز نہیں سمجھتے تو بتاؤ جب صحابه کی تقلید واجب تو یول بعد والے سی امتی کی تقلید کو کیسے واجب تسلیم کیا جاسکتا ہے جن کی انابت کے بارے میں مختلف شکوک وشبہات ہو سکتے ہیں کیونکہ ان کی انابت کا ہمارے پاس کوئی شوفکیٹ نہیں۔ پھریہ کس قدر افسوس کی بات ہے کہ پیملم ے اجارہ وارعلم سے کام نہ لیتے ہوئے کس بے باک سے اہل اسلام میں سے صرف حاری نیس، کو قبول کرتے ہیں گویا کہ اسلام میں عرصہ چودہ سوسال میں اہل اللہ صرف

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

چار ہی ہوئے ہیں۔

گرچه عقل سوئے بالامی پرد مرغے تقلیدت بہ پہتی می پرد

٤ - فَلَوُ لَانَفَرَ مِنُ كُلِّ فِرُقَةٍ مِنْهُمُ طَآئِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينَ وَ لِيُنْذَرُوا

قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا اللَّهِمُ لَعَلَّهُمُ يَحُذَّرُونَ (١)

''اییا کیوں نہیں کرتے کہ ہر فرقے میں سے پچھلوگ نگلیں تا کہ وہ دین کی سمجھ حاصل کریں اور اپنی قوم کو ڈرائیں جب وہ ان کی طرف لوٹ کرآئیں تا کہ وہ بچیں رہیں''۔

اس آیت سے استدلال نیہ ہے کہ جوعلاء دین میں تفقہ حاصل کریں اورلوگوں کو اللہ تعالی کی نافر مانی سے بچائیں تو لوگوں کو ان کی بات کی اتباع کرنی چاہیئے اور اس کا نام تقلید ہے۔

لیکن ان کا بیاستدلال غلط ہاس کئے کہ بیآ یت چند وجوہ سے تقلید کے شخت خلاف پڑتی ہے۔ اول اس میں علم حاصل کرنے کی ترغیب دی گئی ہے تقلید میں علم سرے موتانہیں کما تقدم ۔ دوم اس آیت کا پہلا حصہ بیہ ہے "و ما کان المؤمنون لینفروا کافة" کہ تمام مومن جہاد پر نہ چلے جا کیں بلکہ ان میں ایک جماعت ایسی بھی ہونی چاہیئے جو (دینی) علم حاصل کرے کہیں ایسا نہ ہو کہ تمام مومن جہاد میں شریک ہو جا کیں اور علم کی طرف کوئی توجہ ہی نہ دے یہاں تو یہ بتلا نامقصود ہے کہ علم کی فضیلت جہاد سے کسی درجہ کم نہیں جیسا کہ جاہدین نے جغرافیائی سرحدوں کی حفاظت کرنا ہوتی جہاد سے کسی درجہ کم نہیں جیسا کہ جاہدین نے جغرافیائی سرحدوں کی حفاظت کرنا ہوتی

ا- سورة توبه آيت ١٢٢

ہے اس طرح علماء نے ایمانی اور نظریاتی سرحدوں کا دفاع کرنا ہوتا ہے تو یہاں علم حاصل کرنے کاذکر ہے تقلید کانہیں کیونکہ اس میں دلیل کی گنجائش ہی نہیں رکھی گئی۔ سوم اگر يهال تقليد مراد لي جائے تو پھر كلي تقليد رغمل مونا جا بيئے ليكن آپ نے تقليد كو دوحصول میں تقسیم کر کے ایک جھے کو واجب العمل اور دورسرے کو واجب الترک (جس کو چھوڑ نا ضروری مو) قرار دیا \_ اصول نقه نیز بهارشر بعت وغیره میں عقائد میں تقلید کو ناجائز اوراحکام میں جائز قرار دیا ہے پھر لفظ نذیر میں کہاں عقائد اوراحکام کا فرق ہے؟ بلکہ نذیر تو کہتے ہی اسے ہیں جوعقیدہ پہلے درست کرے اور احکام کی تعلیم بعد میں دے جیبا کہ تمام انبیاء کرام کا دستور رہا ہے اور خود نبی اگر میں نے احکام سے پہلے عقائد کی تعلیم دی تھی گویا کہ آپ کے اس مفروضے نے کہ تقلید کی تقسیم جائر ہے۔ کہ ایک امام کو احکام میں آئکھیں بند کر کے قبول کیا جائے لیکن جب عقائد کی بات آئے تو اس امام کو فراموش کر دیا جائے جیسا کہ حنی بریلوی حضرات کرتے ہیں۔احکام میں امام ابوحنیفہ " کی بات کو کتاب وسنت سے برتر سمجھتے ہیں لیکن عقائد میں امام صاحب کی مخالفت میں اس قدر بڑھے ہوئے ہیں کہ شایدان کے جدیدعقائد کی بنا پر امام صاحب مسلمان بھی ہیں یا کہبیں۔

ان کو اک حال پر رہتا ہی نہیں چین کبھی کبھی ہے۔ کبھی آنے میں خفا ہیں بہھی جانے ہیں اس کھی آنے میں خفا ہیں بہھی جانے ہیں المخضر مقلدین کی اس تقسیم سے واضح ہو گیا کہ تقلید کوئی الیمی چیز نہیں جسے ہر حالت میں قبول کیا جا سکے تو پھراس آیت سے تقلید کیسے ثابت ہو گئی بلکہ یہ آیت تو تقلید کے خلاف پڑی کہ علماء کی تقلید کوئی الیمی ضروری نہیں کہ ہم اسے ہر حالت میں قبول کرلیں خلاف پڑی کہ علماء کی تقلید کوئی الیمی ضروری نہیں کہ ہم اسے ہر حالت میں قبول کرلیں

بلکہ جہاں تک ہو سکے حصول علم کی طرف توجہ دینی چاہیئے اوراس کی برکات سے دامن مجرنا چاہیئے چہارم آس آیت میں صیغہ مجرنا چاہیئے چہارم آس آیت میں صیغہ جلع کا استعال ہوا ہے۔اذار جعوالیہم اس صیغہ نے اس بات کی قلعی کھول دی کہ مقلد حقیقت سے نا آشنا ہوتا ہے ایک جگہ وہ تقلید شخصی کا حکم لگا تا ہے۔ تو دوسری جگہ خوداس کی نفی کر دیتا ہے۔

# حدیث سے استدلال

ندکورہ آیات کی طرح بعض احادیثِ نبویہ کو بھی تقلید کے ثبوت میں بطورِ استدلال پیش کیا جاتا ہے۔ ہم ان احادیث کو آپ کے سامنے پیش کرتے ہیں اور ان کے استدلال کی حقیقت بھی واضح کرتے ہیں۔ ان شاء اللہ آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ ان استدلالات کی وہ حقیقت نہیں جو بیعوام کو دھوکہ دینے کے لیے پیش کرتے ہیں بلکہ وہ تو قرآنی آیات کی طرح تقلید کے بالکل خلاف ہیں۔

۱ - ((اقتدوا بالدين من بعدى ابى بكرو عمر)) (۱)
"مير ب بعدابوبكراورعمرض الدعنماكي اقتداءكرنا"

اس حدیث شریف میں بی مفالط دینے کی کوشش کی جاتی ہے کہ اقتداء کا معنی تقلید ہوتا ہے کیکن ان کا بیتر جمہ کسی اہلِ لُغت نے بیان نہیں کیا۔ ہاں اقتداء اُسوہ اور سقت کے معنی میں ضرور آتا ہے۔ مشہور لُغت دان ابن منظور فرماتے ہیں:

"الاقتداء الأسوة"

اقتداء كے معنی أسوہ ہیں۔

اور یمی لفظ اسوہ رسول اللہ اللہ کے لیے اللہ تعالی نے استعمال کیا ہے۔

﴿ لَقَدَّ كَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَّةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (٢)

"تمہارے لیے رسُول اللّٰهِ اللّٰهِ بہترین نمونہ ہیں"

ا - ترندي ص ٢٠٠٥ ٢ مورة الاحزاب ٢١

یہ بات تو واضح ہو چکی ہے کہ رسول الٹھ اللہ کا ہر قول و فعل با دلیل ہوگا اس اعتبار سے صحابہ کرام کی اقتداء بھی دلیل کے ساتھ ہوگی کیونکہ اس کا حکم بھی رسول الٹھا اللہ کے ساتھ ہوگی کیونکہ اس کا حکم بھی رسول الٹھا اللہ کے ساتھ ہوگی کیونکہ اس کا حکم بھی رسول الٹھا اللہ کے ساتھ ہوں کے ساتھ ہوں کہ تقلید میں دلیل نہیں ہوا کرتی ۔ پھر اقتداء کا تعلق ہی دلیل سے ہوتا ہے۔ جیسا کہ شہور حدیث میں ہے۔

"جب رسول الله عظیم کا مرض شدت اختیار کر گیا تو آپ نے بیش کر نماز پڑھی جناب ابو بکر رضی اللہ عنہ نے آپ کی نماز کی افتداء کی اور دوسر بے صحابہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کی افتداء کر رہے تھے۔

﴿ أُولِئِكَ الَّذِّينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُداهُمُ اقْتَدِه ﴾ (٢)

الله تعالی نے اٹھارہ انبیاء کرام کا ذکر فرما کر آخر میں ہادی دو جہاں اللہ کو ان کی اللہ تعالیٰ نے اٹھارہ انبیاء کرام کا ذکر فرما کر آخر میں ہادی دو جہاں اللہ کی جرات اللہ اس بات کی جرات

ا يخاري ص 99 ج ا ٢ سورة الانعام 9٠

کرسکتا ہے کہ رسول اللہ علی ہے۔ کوسی ایک نبی کا مقلّد تصوّر کرے۔ جب کہ مقلّد جاہل ہوتا ہے اور اس کی جہالت میں کسی کوشک نہیں ہوتا۔

(( لافرق بين بهيمة تنقاد وانسان يقلد))

افسوس صد افسوس ان حضرات پر جواقتداء کامعنی تقلید لیتے ہیں اور بزم خوش پھر رسول اللہ علیہ کے تعظیم کا شمیکہ بھی لے رکھا ہے اور دوسروں پر گستاخی کے صدہا الزام لگانے میں فخر محسوس کرتے ہیں۔ ان کو دوسروں کے شکے تو نظر آجاتے ہیں لیکن اپنی آ تکھ کے شہیر بھی نظر نہیں آتے۔ یہ ان کا قصور نہیں اور ان حضرات سے ایسی بات کا صادر ہونا قیاس سے بھی دور نہیں کیونکہ یہ مقلد ہیں اور ان پر غور وفکر کرنا کسی طرح بھی جائز نہیں ہونا۔ اگر ہم اقتداء کو تقلید کے معنی میں استعال کرتے تو فتو وَل کے گہرے بادل چھا جائے لیکن یہ ان حضرات کی طرف سے۔

ہم آہ بھی کرتے ہیں تو ہو جاتے ہیں بدنام وہ قتل بھی کرتے ہیں تو چرچا نہیں ہوتا

اگر اقتداء کوتقلید کے معنی میں لیا جائے تو اس کی زد براہ راست سرور کا تنات اللہ کے مقدی شخصیت پر پڑتی ہے۔ ہوسکتا ہے کہ ان کے ہاں رسول اکرم اللہ کی حیثیت ایک عامی کی ہو۔ ان لِلّه و اناالیه راجعون۔

اب بیرتو واضح ہوگیا کہ اقتداء کسی طرح بھی تقلید کے معنی میں استعال نہیں ہوسکتا۔ لہذا اس سے وہ تمام استدلال ختم ہو گئے جواقتداء سے تقلیدی مفہوم میں لیے جاتے ہیں۔ ۲ - ((مَن افتلی بغیر علم کان اثمه علی من افتاه)) (۱)
 ۲ - (بخس نے بغیرعلم کے فتو کی دیا اس کا گناه مُفتی پر ہوگا''

تقلید کا استدلال پکڑتے ہوئے مجوزین حضرات کہتے ہیں اگرمُفتی کی اتباع لازم نه ہوتو مفتی کوالیمی سرزنش نہیں ہونی چاہیے۔لیکن اس استدلال کو دیکھا جائے تو بیسراسر غلط ہے۔اس کیے کمُفتی کو جو گناہ لازم آئے گا اس کے غلط فتویٰ کی بنایر موگا۔خواہ اس پرفتوی طلب کرنے والاعمل کرے یا نہ کرے کیوں کہ مفتی پر کتاب وسنت کے مطابق فتوی دینا واجب ہے۔ اگروہ کتاب وسنت کی موجودگی میں غلط فتوی دیتا ہے تو وہ شرعی اعتبار سے سخت مجرم ہوگا۔اس طرح اگر فتوی طلب کرنے والامحض اس لیے اس فتویٰ برعمل کرتا ہے کہ بیہ فلاں شخص کا ہے خواہ وہ کتاب وسنت کے خلاف کیوں نہ ہوتو اس صورت میں بیہ بھی گناہ میں مفتی ہے کسی طرح کم نہ ہوگا۔ کیونکہ اتباع کتاب وسنت کی ہے آراء الرّ جال کی نہیں۔ اِسی بنا پر امام اہل سنّت احمد بن حنبل تقلید سے فتویٰ کو جائز نہیں سمجھتے تھے۔ ظاہر ہے کہ جب امام صاحب کے نزدیک تقلید سے فتویٰ دینا جائز نہیں تواس فتویٰ برعمل بھی کیسے جائز ہوگا۔ جب علم ہو جائے کہ بیفتویٰ کتاب وسُتَت كے منائى ہے تو اس وقت مفتى اور مستفتى ميں كوئى فرق نه ہوگا۔(١)

فَقَالَ الضَّعَفَّةُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوْ الِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلُ ٱنْتُمُ مُغْنُونَ عَنَّا مِّنُ عَذَابِ اللَّهِ مِنُ شَيءٍ \* قَالُوا لَوُ هَذَانَا اللَّهُ لَهَدَ يُنَكُمُ \* سَوَآءٌ عَلَيْنَا إَجَزِعُنَا آمُ صَبَرُنَا مَالَنَا مِنُ مَّحِيْصِ (٢)

"قیامت کے دن کمزور بڑے آ دمیوں سے کہیں گے (مریداینے مرشد سے) ہم

ا\_ الى داؤد ص ١٥ ج ٢ ٢ - سورة ابرائيم ٢١

تو تمہارے تابعدار تھے تو کیااللہ کے عذاب سے تم ہمارے کام آسکتے ہوتو وہ کہیں گے اگر اللہ تعالیٰ ہمیں راہ پر لگا تا تو ہم بھی تمہیں سیدھی راہ بتاتے ۔خواہ ہم رؤ کیں پیلیس خواہ صبر کریں دونوں برابر ہیں عذاب سے ہم چھٹ نہیں سکتے۔

اس آیت سے معلوم ہوا کہ جن کی غلط پیروی کی جاتی ہے جس طرح وہ بارگاہ ایردی میں مجرم ہوں گے۔ اس طرح اُن کے غلط پیروکار بھی مجرم ہوں گے۔ اس طرح اُن کے غلط پیروکار بھی مجرم ہوں گے۔ اس طرح اُن کے غلط پیروکار بھی مجرم ہوں گے۔ اس طرح اگرمفتی غلط فتو کی دیتا ہے اور مستفتی اس غلط فتو کی پڑھل کرتا ہے (کتاب وسنت سے دلیل طلب کیے بغیر) تو وہ بھی مُفتی کے ساتھ گناہ میں برابر کا شریک ہوگا۔ اس امرکی مزید وضاحت حدیث شریف سے ان الفاظ کے بھی ہوتی ہے۔

((ان الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى اذا لم يبقى عالماً اتحذ النَّاس رؤساً حهالاً فافتوا بغير علم فضلّوا واضلوا)) (١)

''الله تعالی علم کو بندوں کے سینوں سے نہیں چھنے گا بلکہ عکماء کوفوت کرے گا' جب کوئی عالم زندہ نہ ہو گا تو لوگ جاہلوں کوسر دار بنالیں گے وہ بغیر علم کے فتویٰ دے کرخود بھی گراہ ہوں گے اور دوسروں کو بھی گمراہ کریں گے''

کتنی واضح حدیث ہے کہ بغیرعلم کے فتویٰ دینے والا اصل میں خود بھی گمراہ ہونا ہے اور دوسروں کو بھی گمراہ کرنا ہے اور یہی لفظ قر آن کریم میں اللہ تعالیٰ نے مجرموں کے لیے استعال کیا ہے۔عبداللہ بن عباسؓ فرماتے ہیں۔

((ويل للاتباع من عثرات العالم قيل كيف ذلك؟ قال يقول العالم شيئًا برايه ثم يحد من هو اعلم برسول الله عَلَيْكُ منه فيترك قوله ثم تمضى الاتباع)) (٢)

"علاء كالمطى يمل كرنے والول ير الماكت موسى نے كها ، يدكيسے موسكتا ہے؟

ا۔ دارمی ابن ماجہ ۱۲ میں طرح

تو آپ نے فرمایا کوئی عالم اپنی رائے سے فتوی دیتا ہے اور فتوی طلب کرنے والا کسی اور بڑے عالم جورسول الشعالی کی احادیث کا زیادہ عالم ہوتا ہے کو پالیتا ہے۔ اس کے باوجود وہ پہلے عالم کی غلطی پرعمل کرتا ہے۔ اس مضمون پر اور بھی دلائل موجود ہیں لیکن اختصار کوسامنے رکھتے ہوئے انہی پر اکتفا کرتے ہیں حقیقت میں مجوزین حضرات عوام کے ذہنوں میں یہ بات بٹھانے کی کوشش کرتے ہیں کہ اگرتم غلط بھی عمل کرلو گے تو تم پر کوئی گرفت نہیں ہوگی تا کہ علم سے ناواقف لوگ بغیر دلیل کے ان کی بات کو قابل عمل کھ برالیں لیکن شریعت میں کوئی الی ناواقف لوگ بغیر دلیل کے ان کی بات کو قابل عمل کھ برالیں لیکن شریعت میں کوئی الی اجازت نہیں کہ بلا سوچ سمجھے کسی کی بات پر عمل کیا جائے۔ ان حضرات کو شاید یہ حدیث نظر نہیں آتی:

((شفاء العى السيوال)) "مرض كاعلاج سوال سے"(1)

اس حدیث میں عالم اور جاہل کی تمیز نہیں بلکہ بوقت ضرورت مسئلہ طلب کرنا تمام کے لیے ضروری ہے۔

فی الجملہ: ہم نے کتاب وسنت کے دلائل سے واضح کر دیا ہے کہ یہ حدیث مبارک تقلید کے جواز میں قطعاً پیش نہیں کی جاستی بلکداس باب کی دیگر احادیث وآیات کو جمع کیا جائے تو واضح ہو جائے گا کہ یہ تقلید کے سخت مخالف ہے۔

٣- عن ابن عباس قال حطب عمر النّاس بالحابية وقال يا
 ايها الناس من اراد ان يسئال عن القراةِ فليات ابى بن كعب ومن
 ارادان يسئال عن الفرائض فلياتِ زيد بن ثابت ومن اراد ان يسأل

ا۔ ابوداؤدس مم ج

عن الفقه فلياتِ معاذ بن حبل ومن اراد ان يسأل المال فلياتني فان الله جعلني والياً وقاسماً ـ (١)

جناب عمر رضی اللہ عنہ نے جاہیہ کے مقام پر خطبہ دیتے ہوئے فر مایا۔اے لوگو! جو قراۃ کے متعلق پوچھنا چاہتا ہے وہ الی بن کعب کے پاس جائے اور جو وراثت کے

فراؤ ہے کی پوپھا چاہا ہے وہ زید بن ثابت سے پُوچھ جے فقہ کے متعلق کرنا ہے بارے میں پوچھنا چاہے وہ زید بن ثابت سے پُوچھ جے فقہ کے متعلق کرنا ہے وہ معاذ بن جبل سے پوچھ لے اور مال طلب کرنا چاہتا ہے وہ میرے پاس آ جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے مجھے مال کا والی اور اس کوتقسیم کرنے والا بنایا ہے۔

تقلید کے جواز میں اس خطبہ سے یہ استدلال کیا جاتا ہے کہ آست کوان بینوں کے فتوئی پرعمل کرنا چاہیے کیونکہ یہ بینوں حضرات اپنے اپنے فن کے ماہر تھے۔ یہ استدلال سرے ہی غلط ہے۔ اقلاً:
عمر رضی اللہ عنہ کا یہ مقصد نہیں تھا کہ اُست کو ان بینوں صحابہ کرام رضی اللہ عنہ میں اللہ عنہ کی تقلید پر جمع کیا جائے بلکہ ان صحابہ عظام کے علم وفضل کی خبر دینا مقصود تھی کہ یہ یہ بینوں حضرات فلال فلال فن کے ماہر ہیں۔ پھران صحابہ کے متعلق کسن کہ یہ بینیوں حضرات فلال فلال فن کے ماہر ہیں۔ پھران صحابہ کے خبر دی تھی۔ فن میں ماہر ہونے کی خبر دی تھی۔

صحابہ کرام کی اتباع تقلید نہیں ہوتی کیونکہ اس پرنص (دلیل) موجود ہے اور سے بات واضح رہے کہ مرفوع روایت کے وقت کسی صحابی کی ذاتی رائے کو قطعاً قبول نہیں کیا جاسکتا۔ یہی جناب عمرضی اللہ عنہ کا ذاتی عمل تھا بلکہ حضرت عمرضی اللہ عنہ تو بعض دفعہ روایات میں تحقیق فرمایا کرتے تھے جیسا کہ استیذان والی حدیث ہے۔ عمرضی اللہ عنہ نے اس خطبہ میں تین قشم کے مسائل ذکر کیے ہیں اور ہرفن

ا\_اعلام الموقعين

ثانيًا:

ؿ ڟڵٲ

کے لیے ایک الگ الگ عالم کا انتخاب کیا ہے تو بیا نتخاب بذات خودتقلید کے خلاف ہے۔اس لیے کہ بیتنوں حضرات اینے اپنے فن کے ماہر تھے اور ان کی مہارت بر دلیل شری تھی کہ ان کی شہادت رسول ا کرم میلینے نے دی تھی۔ اگران حضرات بررسول اکرم الله کو کمل اعتاد ہوسکتا تھا تو کیا عمر رضی اللہ عنه كواعتاد نبيس مونا حاسية تقايقيناً اليابي تقا حالانكه صحابه كرام ميس بهت ہے علاء اور بھی موجود تھے لیکن ان متنوں کا ذکر اس لیے کیا کہ الی بن کعب كالله تعالى نے نام ليا كه الله تعالى اس سے قرآن سُننے كو پسند كرتا ہے (۱) جناب معاذ کوآپ نے بمن کا حاکم بنا کر بھیجا تو اس پرمکمل اعتاد اور خوشی کا اظہار فرمایا اسی طرح جناب زید کے علم کا ماہر ہونا بھی آپ کی زبانی ثابت ہے تو پھر بہ تقلید کیے ہوگئ؟ پھران تیوں حضرات ہے قیاس کی سخت نفی آئی ہے۔جیبا کہ عنقریب اس کا ذکر کیا جائے گا۔ (انثاء اللہ) جب یہ قیاس کے قائل نہیں تھے تو پھریہ کیے ہوسکتا تھا کہ وہ اپنی رائے سے فتوی دیتے۔ تین صحابه کا ذکر فر مانا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جناب عمر رضی اللہ عنه علم کوکسی ایک میں محصور نہیں جانتے تھے اور یہ بات تقلید شخص کے زبردست خلاف ہے کیونکہ تقلید شخصی میں صرف ایک شخص کی ہر بات کو بغیر دلیل کے قبول کرنا ہوتا ہے اور یہاں تین افراد کا ذکر ہے۔ و خود مقلد ین کاعمل اس کے خلاف ہے اس کیے کہ بدایک ہی اہام برتمام انحصار کرتے ہیں جبکہ اس روایت میں تینوں مسائل میں تین آئمہ کی طرف

ا۔ بخاری ومسلم \_مشکونة ص ١٩٠ج ا

رجوع کا ذکر ہے۔ جوتقلید کے خلاف بذات خود بہت بری دلیل ہے۔

# تقليد عهد صحابه كرام مين

بعض لوگ بیتا تر دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ میں تقلید کا عضریایا جاتا تھا۔ حالائکہ بیربات مسلّمہ ہے کہ تمام صحابہ کرام تقلید سے بری تھے اور کوئی شخص کسی صحابی کا نام لے کریہ جرأت نہیں کرسکتا ہے کہ فلاں صحابی فلاں کامقلد تھا۔اگر کسی صحابی نے دوسر سے صحابی کے فتوی پڑھل کیا ہے تو ہم اس کو قطعاً تقلیز نہیں کہ سکتے۔ کسی کی بادلیل ابتاع کرنا تقلید نہیں ہوسکتی پھر صحابہ کرام کی انتاع تقلید کے زُمرہ ہے اس لیے بھی خارج سمجھی جاتی ہے کہ صحابہ کو جب کوئی مسلہ در پیش آتا تو رسول اللہ علیہ سے اس کاحل دریافت کر لیتے۔ جب رحمتِ عالم رفیق الاعلیٰ کے پاس تشریف لے گئے تو پھر جومسکلہ پیش آتا تو اس کاحل اہل علم سے دریافت کیا جاتا۔ کی دفعہ ایسے بھی ہوا کہ مطلوبه مسئله میں کسی صحافی ہے دلیل نہیں ہوتی تو پھر حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی طرف رجوع کیا جاتا جیسا کرمسکلہ اکسال ہے جب اس مسلم میں اختلاف واقع ہوا تو اس کا حل سوائے جنابہ عائشہرضی اللہ عنہا کے کسی اور سے معلوم نہ ہوا کیونکہ بیرایک از دواجی اورنجی مسکلہ تھا۔اسی طرح اگر کسی مسکلہ میں جنا بہ عا ئشہر ضی اللہ عنہا کے پاس بھی دلیل نہ ہوتی تو وہ کسی اور زوجہ محترمہ کی طرف رجوع کا حکم فرمادیتیں جیسا کہ نماز عصر کے بعد نوافل ہیں۔ تمام صحابہ کرام ایک دوسرے سے مسائل یو چھتے اور ان میں کسی قتم کی عار محسوس نہ کرتے امام شعبی فرماتے ہیں۔ جناب عرم، ابن مسعود ، زید بن ثابت ، علی ، أبي ابن کعب، ابوموی اشعری رضی الله عنهم ایک دوسرے سے ضرورت اور حاجت کے وقت

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

مائل بوچھا کرتے تھے۔ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما کا مسائل کے حل میں بیطریق کارتھا کہ سب سے پہلے کتابُ اللہ اور پھر سنّتِ رسول اللہ علیق کی طرف رجوع کرتے۔اگر وہاں سے حل نہ پاتے تو صحابہ کرام کو جمع فرماتے اور اس کے بارے میں استعناء فرماتے۔اگر کوئی حدیث مل جاتی تو اس پڑعمل کرتے ورنہ صحابہ کرام کے مشورہ

فرماتے۔اگر کوئی حدیث مل جانی تو اس پر عمل کرتے ورنہ صحابہ کرام کے مشورہ سے جو طے ہوتا۔اس پر عمل کر لیتے۔(۱)

ان دلاکل کے باوجود اگر کوئی صاحب یہ بھی کہ جابہ کرام مقلد سے یا اس مبارک دور میں تقلید کا وجود تھا تو ہم اس کی نادانی اور علم سے ناوا تفیت سمجھیں گے یا پھر وہ تعصّب سے کام لیتے ہوئے دلائل وبراہین سے اغماض کرتا ہے۔ ہم ان مقدل ہستیول کو تقلید کا الزام کیسے دے سکتے ہیں جوعلم کے ستون، وقی کے اوّلین حاملین، علم میں گرے تعمّل وتعصّب سے کو سوں دُور اور عامل بالسّنة تھے۔

پھران حضرات کو دیکھو جو حدیث ((اصحابی کانتی م بایش اقتدیتم اہتدیتم)) کو دُرست اور قابلِ استدلال بھی مانتے ہیں (کہ صحابہ ہدایت کے بتارے تھے) اور پھران پرتقلید کا الزام بھی دھرتے ہیں (کیا ہدایت علم کے بغیر آسکتی ہے) اس سے بڑھ کر صحابہ کرام کی کیا گتاخی ہوسکتی ہے؟ ایک طرف صحابہ کو علم سے کورے ثابت کرنے کی کوشش وسعی میں لگے ہوئے ہیں۔ دوسری طرف متاخرین کو بح العلوم اور اللہ جانے کیا کیا القاب سے نوازتے ہیں۔

بے نیازی حد سے گزری بندہ پرور کب تلک ہم کہیں گے حالِ دل اور آپ فرمائیں گے کیا؟

ا ـ اعلام الموقعين ص ٢٦

## باب چہارم

# ردِّ تقليدِ

قرآن و حدیث میں ایسے بے شار دلائل موجود ہیں جو تقلید کی صراحت سے نفی کرتے ہیں ہم اختصار کو ملحوظ رکھتے ہوئے قارئین کرام کے لیے قرآن کریم۔ حدیث رسول اور آ ٹارِ صحابہ کرام کو پیش کرتے ہیں۔قرآن کریم اسلام کے تمام بنیادی واصولی مسائل پر حاوی ہے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

﴿ وَنَرَّلُنَّا عَلَيُكَ الْكِتْبَ تِبُيَانًا لِكُلِّ شِيءٍ وَهُدًى وَّرَحُمَةً ﴾ (١) قرآن مين مكمل وضاحت، مدايت اور رحمت ہے۔

رسول اللَّيْظِيُّ وقرآن پرممل کرنے کی ہدایت کی جاتی ہے۔

﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ اللَّهِ كَ أَوْ حِي اللَّهِ اللَّهِ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴿ (٢)

" آپ وي پرهمل كريں - بلاشبه آپ سيد هے راستے پر ہيں"

آپ صراطِ متنقیم پر کیوں ہیں اس لیے کہ آپ وحی پرعمل کرتے اور اس کے مطابق فیصلہ کرنے کے یابند ہیں۔

﴿ وَانَ احُكُمُ بَيْنَهُمُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَّبِعُ آهُواً هُمُ ﴾ (٣)

" آب وجی کے ساتھ فیصلہ کریں اورلوگوں کی خواہشات کی پیروی نہ کریں'

اس آیت میں اس بات کا حکم ہے کہ پیروی صرف وحی کی ہوسکتی ہے۔ فیصلہ وحی

کے ذریعے ہوسکتا ہے وحی کی موجودگی میں اہواء وخواہشات، دوسر کے لفظوں میں آراء و

ا الخل ۸۹ ۲ از حفسه سالما کده ۲۹

قیاسات کی تقلید نہیں ہو سکتی۔ پھراس آیتِ کریمہ کے مخاطب رسول اکر مہالی ہیں جن کا ہر قول وفعل تمام مسلمانوں کے لیے اُسوہ ہے۔ بنا ہرین مسلمانوں کو قیاسات چھوڑ کر کتاب وسنت کو مشعل راہ بنانا چاہیے کیونکہ ان دونوں کا تعلق اللہ تعالیٰ سے ہے اوران کے علاوہ فتویٰ دینا درست نہیں۔

وَلاَ تَقَفِ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْم: (١)

اے رسول آپ کے لیے بیدؤ رست نہیں کہ آپ بلاعلم فتو کی دیں۔

گویا اس آیت میں بغیرعلم کے فتوی دینا جائز نہیں اور جو شخص وی کو چھوڑ کر اپنی مرضی سے سی اور بات پرعمل کرتا ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں بہت بڑا مجرم ہے۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔

﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ السِنَتَكُمُ الكَذِبَ هَذَا حَلَالٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَفُتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ لِنَّ الَّذِينَ يَفُتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ لَا يُفَتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ لَا يُفْتِرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ مَتَاعٌ قَلِيلٌ وَلَهُمُ عَذَابٌ الدُيْمُ ﴿ (٢)

" تم اپنی زبانوں سے نہ کہو کہ بیر حلال اور بیر حرام۔ تا کہ تم اللہ پر جھوٹ باند ہو تحقیق وہ لوگ جو اللہ تعالیٰ پر جھوٹ باند ھنے میں کامیاب نہیں ہوں گے۔

یے قلیل فائدہ ہے اور ان کے لیے عذاب ہے در دناک'

اس آیت کریمہ سے چنداموراخذ کیے جاسکتے ہیں''۔

ا- اپنی طرف سے کسی چیز کو حلال یا حرام قرار دے کر اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف نہ کرو۔

ا بني اسرائيل ٦٣ ١٦ النحل ١١١ ـ ١١٤

۲۔ ` دنیاوی غرض کے لیے اللہ تعالیٰ کے ذمہ ایسی بات نہ لگاؤ۔ جواللہ تعالیٰ نے فرمائی نہیں۔

سا - الله تعالى پرافتراء يا جموث باندهنا بهت بزا جرم ہے۔

۴- حجوث باندھنے والا تبھی کامیاب نہیں ہوسکتا۔

۵- ایسے شخص کو دنیاوی سامان یا فائدہ تو حاصل ہو جائے گالیکن اس کا انجام عذابِ
 الیم ہوگا۔

دوسری آیت میں اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

﴿ وَ لَكُ اَرَئَيْتُم مَا اَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمُ مِنَ رِّزُقِ فَجَعَلْتُمُ مِّنُهُ حَرَاماً وَ حَلاً لا فَكُم مِنَ رِزُقِ فَجَعَلْتُمُ مِّنُهُ حَرَاماً وَ حَلاً لا قُلُ اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ (يونس ٥٠)

"آپ كهه د يجئي ية بتلاؤكه الله تعالى في تمهار انفاع كے ليے جو يكھ رزق جيجا تھاتم اس كا كچھ حصد حرام اور كچھ حلال كر ديتے ہو۔ يه الله في حكم ديا تھاياتم اپن طرف سے الله پر جموث باندھتے ہو''

وہ بات جس کا تھم یا اذن اللہ تعالی نے نہ دیا ہواور اس کوشریعت کا درجہ دے کر اس پر عمل کیا جائے تو کیا وہ اللہ تعالی پر افتر اء نہ ہوگا۔ کیوں نہیں ضرور افتر اء ہوگا اور اس افتر اء کا نام تقلید ہے کیونکہ اللہ تعالی نے کسی کی تقلید کا تھم نہیں دیا۔ پس اگر تقلید کو واجب سمجھا جائے اور اس کے وجوب پر کوئی دلیل بھی نہ ہوتو وہ افتر انہیں تو اور کیا ہوطگا؟

ابل كتاب كي تقليد:

اہل کتاب بھی اس قتم کی تقلید میں مبتلا تھے کہ انہوں نے احکامِ خداوندی سے

www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

اعراض کر کے اپنے علاء کی تقلید کرنا شروع کر دی تھی جس کی وجہ سے ان کا تعلق تورات وانجیل سے نہ رہا بلکہ علاء کے خود ساختہ فتو وَل پڑمل پیرا ہو گئے۔جس کی مذمت قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے سخت الفاظ سے بیان فرمائی ہے۔

﴿ إِتَّخَذُوا آحُبَارَ هُمُ وَرُهُبَانَهُم آرُبَابًا مِّنُ دُونِ اللهِ وَالْمَسِيُحَ اللهِ وَالْمَسِيعَ اللهِ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعُبُدُوا إِللهَا وَاحِدًا لَا اِللهَ اِلَّا هُوَ سُبُحَانهُ عَمَّا يُشُركُونَ ﴾ يُشُركُونَ ﴾

"ان لوگوں (اہل کتاب) نے اپنے مولویوں اور درویشوں کو اور حضرت مسے کو اللہ کے بواالہ بنالیا۔ حالانکہ ان کو صرف یمی حکم ملاتھا کہ وہ ایک اللہ کی عبادت کریں۔ اس کے سواکوئی اِللہ نہیں۔ یہ جو شرک کرتے ہیں وہ اس سے پاک ہے'

اس آیتِ کریمہ کی تفسیر میں حضرت عدی بن حاتم کی مشہور حدیث وارد ہوئی ہے جس کو امام تر ندی نے وکر فر مایا ہے۔ جناب عدی بن حاتم جو پہلے عیسائی تھے بعد میں اسلام قبول کرلیا ہیں فرماتے ہیں۔

''میں نے رسول اللہ علیہ سے سُنا وہ یہ آیت تلاوت فرما رہے تھے تو میں نے کہا اللہ کے رسول! ہم نے ان کی کبھی عبادت نہیں کی اور نہ ہی ہم ان کورب مانتے تھے۔ تو سرور عالم فرماتے ہیں''۔

((اَمَّا انَّهُم لم یکونوا یعبدونهم ولکن هم اذا احلّوا لهم شیئًا استحلوه و اذا حرمواعلیهم شیئًا حرموه))

"وه این علماء کی عبادت نہیں کرتے تھے۔ بلکہ جب ان کے علماء کسی چیز کو

www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

حلال کہہ دیتے تو وہ اسے حلال کر لیتے اور جب وہ کسی چیز کوحرام قرار دیتے تو وہ اسے حرام شلیم کر لیتے "(۱)

اس آیت کی اس مذکورہ تغییر سے ان حضرات کا بھی اتفاق ہے کہ اہل کتاب کا معاملہ ایسے ہی تھا۔ کہ وہ صرف علماء کی باتوں کو واجب العمل سمجھ بیٹھے تھے۔ انہوں نے اللہ تعالیٰ کے احکام کی طرف رجوع کرنا ترک کر دیا تھا بلکہ صرف علماء کے حکم پر بلا سوچے سمجھے سر بھے کا دیتے۔ ان کی اس روش کو اللہ تعالیٰ نے غیر اللہ کی عبادت سے تعبیر کیا ہے۔ تقلید بھی اس کا نام ہے کہ امام کی بات کو بلا بھون و چُر اقبول کر لیا جائے اور اس کیا ہے۔ تقلید بھی اس کا نام ہے کہ امام دلیل سے یا اپنی رائے سے کس چیز کو طلال یا جرام کہہ دے تو اس کو فوراً قبول کر لیا جائے۔ ((واحما المقلد فحسستندہ قبول محتھدہ )) ''کہ مقلد کو صرف مجتمد کا قول کا فی ہوتا ہے۔ بعض لوگ مُغالطہ دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ ہم ایس تقلید کے بالکل قائل نہیں کہ امام کو طلال و حرام کا اختیار وے دیا جائے یا ان کوشارع کی حثیت دے دی جائے۔

لیکن میہ مُغالط محض دھوکہ ہے اس لیے کہ جب تقلید کی تعریف ہی ایسے ہے کہ مقلد امام کے قول کی تحقیق نہیں کرسکتا۔ پھرامام کا قول حدیث کے مخالف ہوتو مقلد حدیث کوچھوڑ دیے لیکن وہ امام کے قول کونہیں چھوڑ سکتا تو پھر یہ دعویٰ کیسے باقی رہا؟

حقیقت میں مقلدین کی تقلید اور اہل کتاب تقلید میں ذرہ مجر فرق نہیں۔ ہمارے دور کے علاء جب فتو کی دیں گے تو بات قولِ امام پرختم کریں گے تو پھریہ کیے تسلیم کیا جاسکتا ہے کہ ان کی حالت اہل کتاب کی حالت سے مختلف ہوگی۔ آج تو تعصب پہلے

ترندی ۱۳۲ ج

ہے بہت زیادہ ہے اس لیے کہ متقد مین فروع کی حد تک تقلید کے قائل تھے لیکن موجودہ دَور کے متعصبین فروع میں ایک کی تقلید اور عقائد میں دوسرے کی - تو آج سے سیکڑوں برس پہلے کی حالت کو امام رازی نے اپنے الفاظ میں یول ذکر فرمایا ہے۔

یمروں برل پہنے کی حامت وہ ماروں کے سید معامل میں نے فقہا کے مقلدین کی ایک جماعت کا مشاہدہ کیا اور اُن کے بعض مسائل جو کتاب وسئنت کے منافی تھے۔ میں نے ان کے ردّ میں آیات تلاوت کیں لیکن انہوں نے نہ آیات کو قبول کیا نہ ان کی طرف توجہ کی۔ بلکہ میری طرف حیرانی سے دیکھنے گئے اور کہنے گئے کہ جب ہمارے سلف نے ان آیات پر عمل نہیں کیا تو ہم ظاہری مطالب کو کیے قبول کر سکتے ہیں۔ امام رازی اس واقعہ پر ان الفاظ میں تبصرہ فرماتے ہیں۔ (ولو تأملت حق التامل و جدت هذا الداء ساریًا عروق الاکثرین

من اهل الدّنيا)) (١)

''اگر کوئی مقلدین کے بارے میں صحیح تحقیق کرے تو وہ دیکھے گا یہ مرض (کتاب وسنت پڑھل نہ کرنا اور امام کے قول کو لازم پکڑنا) اکثر اہلِ دنیا کےرگ وریشہ میں سرایت کر چکا ہے۔

بیا مام رازی کے الفاظ تھے جن کاعلم وضل، تقوی وورع اہلِ اسلام میں مسلّمہ اور ان کو مقلّدین کی فہرست میں شامل سمجھا جاتا ہے۔ بحرالعلوم حضرت امام شوکانی اس آیت کی تفسیر کے ضمن میں فرماتے ہیں۔

((فان طاعة المتذهب لمن يقتدى بقوله ويستن بسنته من علماء هذه الامة مع مخالفته لما جاءت به النصوص

ا تفسير كبيرص ٣٦ ج١١

وقامت به حج الله و براهينه ونطقت به كتبه وانبياءه هو كاتخاذ اليهود والنصارى للاحبار والرهبان اربابا من دون الله للقطع بانهم لم يعبدوهم بل اطاعوهم وحَرّموا ما حرّموا وحلّلوا ما حللوا وهذا هو ضنيع المقلّدين من هذه الامة وهو اشبه به من شبه البيفة بالبيضة والتمرة بالتمرة والماء بالماء فيا عباد الله ويا اتباع محمّد بن عبد الله ما بالكم تركتم الكتاب والسنة جانبا وعمدتم الى رجال هم مثلكم في تعبد الله لهم بهما وطلبه منهم للعمل بما ولاعليه وافاده. فعلتم بما جاء وابه من الآراء التي لم تعمد بعماد الحق ولم تعضد بعضد الدين ونصوص الكتاب والسنة) (١)

(ریہ آیت ہر عقل وبصیرت والے انسان کوتقلید سے باز رکھتی ہے اور آئمہ کے اقوال کو کتاب وسنت کے مقابلہ میں ترجیح دینے سے روکتی ہے۔ جو لوگ نصوص و دلائل کی مخالفت کر کے علماء و آئمہ کی آراء کی تغیل کرتے ہیں۔ ان کا طرز عمل یہودو نصار کی سے ملتا جلتا ہے۔ انہوں نے اپنے علماء کو اور اماموں کو رب بنالیا تھا۔ یہ بات پختہ ہے کہ یہود و نصار کی اطاعت آئمہ اور علماء کی عبادت نہیں کرتے سے بخلاف ازیں وہ ان کی اطاعت

ا \_ تفيير ج القدريس ٣٥٣ ج٢

کرتے تھے۔جس چیز کو وہ حلال کہتے حلال سیجھتے اور جس کو حرام کہتے ان کو حرام قرار دیتے تھے۔ موجودہ مقلدین کا طرز عمل بھی بالکل اسی طرح کا ہے۔ جیسے انڈہ دوسرے انڈے کے اور تھجور دوسری تھجور کے مشابہ ہوتی ہے۔ افسوں کا مقام ہے کہ لوگوں نے کتاب وسنت کو چھوڑا کراپ جیسے رجال کی عبادت شروع کر دی۔ ان کے افکار و آراء کی چیروی کرنے لگے خواہ کتاب وسنت سے ان کے آراء وافکار کی تائید نہ بھی ہوتی ہو۔ حالانکہ خواہ کتاب وسنت کی نصوص ببا نگ دھل ان کی تر دید کرتی ہے۔

وما انا الا من غزیة ان غوت غویت عویت ان ترشد غویت ان ترشد عزیة ارشد امام العصر حافظ محمد بن ابراییم نجو ناگرهی فرماتے ہیں:

((اقبلوا على الاراء المختلفة والاقوال المؤتفكة وقلدوا الرجال في دين الله واتخذوا احبارهم ورهبانهم اربابا من دون الله)

''انہوں نے کتاب اللہ کو چھوڑ کر بزرگوں کی مختلف آرا اور ان کے ازخود ایجاد کردہ اقوال کی تابعداری شروع کر دی۔ انہوں نے شرقی مسائل میں اپنے آئمہ کی تقلید شروع کر دی اور اپنے علاء اور فقہا کو خدا کے علاوہ رب بنالیا''

مسلمانوں کواس آیت میں اس مذموم طریقے پر چلنے ہے روکا گیالیکن افسوس کہ مسلمانوں نے اللہ تعالیٰ کے نبی علیہ السّلام کے دُنیا سے الگ ہونے کے تھوڑے زمانے بعداسی روش کو اختیار کرلیا۔ وہی بزرگوں کی رائیں فقہا کے اقوال ، اماموں کی تقلید انہوں نے بھی شروع کر دی۔ ابن ابی حاتم میں ہے۔حضرت عبد الله بن مسعود ا فرماتے ہیں کہ بنی اسرائیل پر جب کچھ زمانہ گزر گیا اور ان کے دل سخت ہو گئے تو انہوں نے اپن طرف سے اپنی رائے اور قیاس سے مسائل نکالے اور انہیں بصورت کتاب لکھ لیا۔جن میں سے اکثر کتاب اللہ کے صرح خلاف تھے۔ پھراس مجموعے کو دین سجھنے لگے اور ان کتابوں برعمل درآ مدکرنے لگے بلکہ اوروں سے بھی انہی کے منوانے کے دریے ہو گئے۔ یہاں تک کہ اکثریت اسی پر ہوگئ معدودے چند اللہ تعالٰی کے خاص بند<sub>ے</sub> ایے رہ گئے جو وی خداوندی سے چمٹے رہے تو ان تحریف کرنے والوں نے آپس میں مثورہ کیا کہ آؤایے ندہب کی تبلیغ اب بالجرشروع کر دیں جواسے مانے وہ ہمارا اور جو نہ مانے اس سے اپنا دین منواویں اور پھر بھی نہ مانے تو قتل کر دیں۔ چنانچہ انہوں نے ایبا ہی کیا۔

مسلمانو! لله عبرت حاصل کرو۔ آج وہی روش ہم میں آگئ۔ کیا ہدایہ، شرح وقایہ ، فناوی عالمگیری، کنز، قدوری، در مختار اور ردالختار کے مجموعے خدا کی طرف ہے ہیں۔ کیا ان میں رائے قیاس نہیں۔ کیا ان کے اکثر و بیشتر مسائل از خود ایجاد کر دہ نہیں۔ کیا ان کتابوں کی طرف اوروں کونہیں بلایا جاتا؟ کیا تقلید اور فقہ کے منوانے کے لیے پوری کوشش نہیں کی جاتی؟ (1)

الطريق محمدي صاا

یقینا سبھی پھے ہورہا ہے بلکہ اس سے بڑھ کرگل کھلائے جار ہے ہیں بنی اسرائیل تو شاید خالفین پر بہتان نہ باندھتے ہوں لیکن موجودہ مقلّدین جب دلائل سے عاجز آ جاتے ہیں تو اہل صدیث علاء کی طرف ایسے فلط اور خود ساختہ مسائل منسوب کرتے ہیں جن کا علاء اہل حدیث تصوّر تک نہیں کر سکتے۔ آج کی روش، خدا پناہ ، نام نہاد مسائل فقہ کوجس طریقہ سے درُست ثابت کرنے کی کوشش کی جارہی ہے وہ رہبانیت کی مشاید سے کسی طرح بھی کم نہیں۔

مقلدین کا ایک گماشتہ جوعلم سے کورا، فراست سے عاری، تعصب سے لبریز، ہر جگہ اور ہرتقریر میں علائے اہل حدیث کے نام غلط مسائل منسوب کر کے ان پر گفر کی مشین گن چلائے ہوئے ہے شخ الاسلام ثناء اللہ مرحوم سے تو اس کوخصوصی عناد ہے۔ ہو سکتا ہے کہ ایسا عناد اس کو غیر مسلموں سے بھی نہ ہو۔ یہ بھی بوالعجبیاں علاء کو ارباب بنانے کی ہیں۔

حقیقت بیہ ہے کہ جب کوئی آ دمی صراط متنقیم سے ہٹ کر دُوسرا راستہ اختیار کرتا ہے۔ تو اس کو وہ سبھی حربے استعال کرنے پڑتے ہیں جس سے شیطان خوش ہو۔ لعن طعن میں رحمان کی رضا تونہیں ہوسکتی البتہ شیطان ضرور راضی ہوجا تا ہے۔

﴿ إِنَّهِ عُوا مَا أُنْزِلَ اِلْيَكُمُ مِن رَّبِكُمُ وَلَا تَنَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ اَوْلِيَاء ﴿ (١) "جوتمہاری طرف اُتاراگیا ہے صرف اس کی پیروی کرو۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ اولیاء کی پیروی نہ کرو''

اس آیت کریمه میں صرف وحی کی اتباع کولازم قرار دیا ہے۔ وحی کتاب وسنت کا

إرسورة الاعراف

نام ہے ان دونوں کی موجودگی میں تیسری چیز کی اتباع نہیں ہوسکتی۔ بعض لوگ یہ مغالطہ دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ علماء کی اتباع (تقلید) بھی اللہ اور رسول کی ابتاع کے تابع ہے، بالفرض اس مفروضے کونشلیم بھی کرلیا جائے تو اس سے تب بھی تقلید کا جواز ثابت نہیں ہوتا۔

ا- اس لیے کہ اگر علماء کی اطاعت کو کتاب وسنت کے تالع کیا جائے تو متبوع تابع سے افضل ہوتا ہے اور افضل کی اطاعت بالا ولی (زیادہ مناسب) ہوگئی۔

۲- اگر کسی مسئلہ میں کسی عالم کا قول کتاب وسنت کے موافق سمجھ کر قبول کیا جائے تو وہ اطاعت عالم کی نہیں بلکہ براہ راست کتاب وسنت کی ہوگی۔

۳- عالم کا قول وجی کے خالف ہواور اس کی اتباع کی جائے تو اس آیتِ شریفہ کی وجہ سے یہ کسی طرح درست نہیں۔

۳-علاء سے اختلاف کی گنجائش ہو سکتی ہے۔ جب ان سے اختلاف ہو جائے تو معاملہ کو اصل (کتاب وسنت) کی طرف لوٹا نا ضروری ہو گا۔ اس وقت آئمہ کی اتباع یا اطاعت کی کوئی حیثیت نہیں ہوگ۔ بلکہ وی کا فیصلہ معتبر ہوگا۔

''ایمان والو!تم الله اور رسول کے آگے مت برطور اور ڈرواللہ سے بیشک

السورة الحجرات

الله تعالى سننے والا جاننے والا ہے'

اللہ اور رسول اللہ سے آگے برطنے کا مطلب کیا ہے؟ تو یہ واضح ہے کہ اللہ نے زمین پر آ کر چہل قدی تو نہیں کرنی بلکہ مقصد اور مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اور رسول عالم اللہ ہے کے خرمان کے آگے مت کسی اور کے قول وفعل کو بڑھاؤ۔ یہ تھم واضح ہے اور اس میں کسی فریق کو اختلاف نہیں کہ آیت کا مفہوم یہی ہے کہ قال اللہ و آتی جب اللہ تعالیٰ اور کے دیا تھا ہے کہ اللہ تعالیٰ اور کے دیا کو چھوڑ کر امام کی بات کو قبول کر لیا جائے جس کا اندازہ آپ کو سابقہ اور ال

﴿ يَا يُهَا الَّذِيْنَ الْمِنُوا لاَ تَرُفَعُوا اَصُوَاتَكُمُ فَوُقَ صَوُتِ النَّبِي وَلَا تَجْهَلُو اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّالَ اللَّالِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

''ایمان والو! تم اپنی آوازیں نبی علیہ السلام کی آواز سے اُونچیں نہ کرواور نہ ہی بات کو بلند کروجیساتم آپس میں کرتے ہو۔ ایسا نہ ہو کہ تمہارے عمل ضائع ہوجائیں اور تمہں شعور (علم) تک نہ ہو''

ہےضرور ہو گیا ہوگا۔

ا۔ سورة الحجرات

رسول اکرم اللے ہے تو کیا آب کے قول و فعل کو ترک کر کے اور اُیرے غیرے کے فتو کی کو واجب
بہلو ہے تو کیا آپ کے قول و فعل کو ترک کر کے اور اُیرے غیرے کے فتو کی کو واجب
العمل سمجھا جائے تو اس سے زیادہ گتا خی نہیں ہوگی؟ یقیناً آپ کی سنت کو ترک کرنے
اور اُمتی کے فعل کو واجب سمجھنے میں زیادہ گتا خی پائی جاتی ہے۔ اس گتا خی کا نتیجہ خود
اللہ کریم نے اپنے الفاظ میں بیان کر دیا ہے۔ کہ اگرتم الیک گتا خی کے مرتکب ہوئے تو
اللہ کریم نے اپنے الفاظ میں بیان کر دیا ہے۔ کہ اگرتم الیک گتا خی کے مرتکب ہوئے تو
تہمار نے عمل ضائع ہو جائیں گے اور تمہیں ان کے ضائع ہونے کا علم بھی
نہیں ہوگا۔

اس آیت کریمہ سے تقلید کے رو میں جو پہلو نکلتے ہیں وہ یہ ہیں۔

اس آیت کے خاطب صحابہ کرام سے جوابیان کے مضبوط قلعہ میں محصور سے۔ ان کو آواز بلند کرنے رکی اجازت نہیں تو بعد والوں کو جو صحابہ کرام سے ایمان ، مقام ، فضیلت ، مرتبہ ، اورعلم میں بھی برابری نہیں کر کتے۔ یہ کیے معلوم ہو گیا کہ آراء الرجال کی تقلید واجب ہے اور حدیث پرعمل سے افراتفری اور گراہی لازم آتی ہے؟ فیا اللحجب۔ کو تقلید واجب ہے اور حدیث پرعمل سے افراتفری اور گراہی لازم آتی ہے؟ فیا اللحجب کو است یہ ہے کہ رسول اکرم آلیہ کی اس قدر گتا فی کرنے سے پھر بھی یہ حضرات باادب اور اہل حدیث جو تنج سئت ہوتے ہوئے کی کے قول وفعل کو رسول اکرم آلیہ کے گول وفعل کو رسول اکرم آلیہ کے گول وفعل سے بلند نہیں کرتے ، یہ گتا نے۔ لیکن جب ہم کہتے ہیں کہ آؤ کو سوات کی تعریف تو کرو۔ کیا زبانی محبت کے دعووں سے محبت ثابت ہو سکتی ہے تو اس وقت ان کے پاس سوائے لعن طعن کے کوئی حربہ نہیں ہوتا۔ للله سوچورسول اکرم آلیہ کی اس سے بڑھ کرکیا گتا فی ہو سکتی ہے کہ ایک طرف آپ کا فرمان ہواور اسے گراہی اور اس سے بڑھ کرکیا گتا فی ہو سکتی ہے کہ ایک طرف آپ کا فرمان ہواور اسے گراہی اور

افراتفری کا سبب سمجھ کرعمل نہ کیا جائے اور محض ہوائے نفس سے خود ساختہ مسائل کو واجب الا تباع سمجھ لیا جائے۔

اس سے بڑھ کر اور کیا گتاخی ہوگی کہ آپ کے سیح السند فرمان کی رکیک۔ ساقط الاعتبار بے ہودہ اور پراگندہ تاویلات کی جائیں اور ساتھ ہی صحابہ کرام کوفقیہہ اور غیر فقیہہ کے ترازو میں تولا جائے۔ جس صحابی کی حدیث آپ کی نظر میں امام کے قول کی تائید میں آئے تو اسے فقیہہ ورنہ باتی تمام کوغیر فقیہہ کے پلڑے میں ڈال کران کی

روایت کردہ احادیث کو محض اس وجہ سے چھوڑ دیا جائے کہ بی عقل جلی کے خلاف ہیں۔ آراء الرّ جال پڑمل کرنے سے جورسول اکرم کی گتاخی کا پہلو نکلتا ہے وہ آپ کے سامنے ہے۔ اگر صحابہ کرام آپ کی آواز سے بلند آواز نہیں نکال سکتے تو آج کے مقلدین کو کیا حق ہے کہ آپ اللیہ کی حدیث کی موجودگی میں آراء الرجال کو قابلِ عمل مسجھیں۔

﴿ ثُمَّ جَعَلُنَاكَ عَلَى شَرِيْعَةٍ مِنَ الْاَمُرِ فَاتَّبِعُهَا وَلَاتَتَّبِعُ اَهُوَاءَ اللَّهِ يَعُلَمُونَ إِنَّهُم لَن يُغُنُوا عَنُكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَإِنَّ اللَّهِ يَعُلَمُونَ إِنَّهُم لَن يُغُنُوا عَنُكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَإِنَّ الطَّالِمِيْنَ بَعْضُهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضٍ واللّهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِيْنَ ﴾ (1)

" پھر کیا ہم نے تھ کو قائم اُوپر شریعت کے تینی راہ گشادگی امر دین سے پس پیروی کر اس کی راہ کی اور مت پیروی کرخواہشوں کی ان لوگوں کی جو کہ نہیں جانتے عقیق وہ ہرگز نہ کفایت کریں گے تھھ سے اللہ سے کچھ اور شخفیق ظالم بعض ان کے

ارالجاثيه ١٨ ـ ١٩

دوست ہیں بعض کے اور اللہ دوست ہے پر ہیز گاروں کا۔

امام ابن القيم اس آيت مباركه كي تفسير كرتے ہوئے فرماتے ہيں۔

**♦66**∌

اللہ تعالیٰ نے امر کی تقسیم دوحصوں میں کی ہے۔ایک جو وحی کے ذریعے ہو، دوسرا جولوگوں کی اھواء اورخواہشات ہوں۔

اوّل کی اتباع واجب ہے جب کہ دوسرے پرعمل کرنے سے منع فرمایا گیا ہے۔ وی قال اللہ و قال الرسول ہے۔ آثار صحابہ اگر چہ وی میں داخل نہیں ہیں لیکن وی کے مشاہدے اور صحبت رسول کی وجہ سے اس سے گہراتعلق ہے۔ اس کے بعد جو ہوگا وہ اِتباع آہُوا ہوگا اور اس کا نام تقلید ہے۔

﴿ فَانُ تَنَازَعُتُمُ فِي شَيئٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (١) الله وَ الرَّسُولِ ﴾ (١) الرَّسَ مَنَاهُ مِن جَعَرُ ابو جائے تواس كوالله اور رسول كي طرف جعير دو۔

اس سے قبل والے حصّہ میں اُولی الامرکی اطاعت کو اللہ اور رسول کے تابع لاکر بیان کیا ہے گھراس کے بعد یہ ارشاد فر مایا گیا ہے کہ اگر علاء سے اختلاف ہو جائے تو اس اختلاف کوختم کرنے کے لیے کتاب وسنت کی طرف رجوع کرو۔

صحابہ کرام میں جب کسی معاملہ میں اختلاف واقع ہوجاتا تو وہ کتاب وسنت کی طرف رجوع کرتے اور جب انہیں کتاب وسنت کی دلیل مل جاتی تو کسی ایک کوبھی اختلاف نه رہتا۔ سقیفہ بنی ساعدہ میں خلافت کا معاملہ نیز مدفن النبی علیق اور وراثت نبوی کا معاملہ بھی اس وقت ختم ہو گیا جب صدیق الامة حضرت ابو بکر شنے رسول اکرم علیق کی احادیث بیان فرمائیں۔

ا- اعلام الموقعين ص ١٩٤ج ا

فان تنازعتم فی شیئ نکرہ ہے جو سیاق شرط میں واقع ہوا ہے۔ ہر چھوٹا بڑا ' ظاہر اور خفی مسلماس میں شامل ہے۔

((اجمع الناس ان الردّ الى الله سبحانه هو الر دالى كتابه والردّالى الرسول بعد موته هو الر دالى سنته)) (١)

اس میں کسی کو اختلاف نہیں کہ اللہ کی طرف معامہ کا پھیرنا اصل میں کتاب اللہ کی طرف بھیرنا اصل میں کتاب اللہ کی طرف بھیرنا ہے۔ طرف پھیرنا ہے۔ اسی طرح آپ کی وفات کے بعد احادیث کی طرف رجوع کرنا ہے۔ اس رجوع کو اتباع کہتے ہیں اگر دونوں کے علاوہ کسی اور کی طرف رجوع کیا جائے تو یہ تقلید ہے جس کی اس آیت کی وجہ سے کسی صورت میں بھی اجازت نہیں۔

﴿ فَإِنْ لَمُ يَسُتَجِينُوا لَكَ فَاعُلَمُ انَّمَا يَتَّبِعُونَ آهُواءَ هُمُ وَمَنُ أَضَلَ مِمَّنِ اللهِ إِنَّ اللهِ لاَ يَهُدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِيْنَ ﴿ رَبِّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِيْنَ ﴾ (٢)

"پی اگر نہ قبول کریں واسطے تیرے پی جان تو کہ سوائے اس کے نہیں کہ وہ پیروی کرتے ہیں خواہشوں اپنی کی اور کون شخص ہے بہت گراہ کہ اس سے کہ پیروی کرتا ہے خواہش اپنی کی بغیر ہدایت کے خدا کی طرف سے تحقیق اللہ نہیں ہدایت کرتا قوم ظالموں کو'

www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

باتقلید کی تعریف میں ہم واضح کرآئے ہیں کہ اتباع اور چیز ہے، تقلید اور۔ یہ دونوں متضاد اور ایک دوسرے کے خلاف ہیں۔ جہاں اتباع ہوگی وہاں تقلید نہیں ہوگی اور جہاں تقلید ہوگی درست نظر نہیں آتی اسی جہاں تقلید ہوگی درست نظر نہیں آتی اسی جہاں تقلید ہوگی درست نظر نہیں آتی اسی کے تقلید ہوگی درست نظر نہیں آتی ہے۔ لیے تو فرماتے ہیں کہ صدیث پر عمل کرنے سے افراتفری اور گمرابی لازم آتی ہے۔ ﴿وَإِذَا قِیْلَ لَهُمُ اللَّهُ مَا أَنْوَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلُ نَتَبِعُ مَا اَلْفَیْنَا عَلَیْهِ اَبْاَءَنَا اَوْلُو کُونَ اَبْدَا اِللَّهُ مَا اَلْهُ اِبْاَءُ هُمُ لَا یَعْقِلُونَ شَیْنًا وَلا یَهْتَدُونَ ﴾ (۱)

ان سے جب کہا جات ہے کہتم اس کہ پیروی کرو جواللہ، نے نازل کیا ہے تو وہ کہتے ہیں نہیں ہم تو اس کی پیروی کریں گے جس پر ہم نے اپنے بروں کو پایا اگر چہان کے بڑے عقل نہیں رکھتے اور نہ ہدایت یاتے ہیں۔

آج کے مقلّدین حضرات کے طرزعمل پرغور فرمائے۔ جب کوئی مسئلہ قولِ امام کے خلاف آجاتا ہے تو تاویلات کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں لیکن اگر تاویلات بھی ناکافی ثابت ہوں تو پھراس اُصول کو اپنالیا جاتا ہے۔

## يجب علينا تقليد امامنا (١)

ہم كى صورت بين بھى اپنے بڑے (امام) كول كونبيں چھوڑ كتے خواہ حديث كى عصمت و عظمت باقى رہے انشاء اللہ العزيز۔ عظمت باقى رہے انشاء اللہ العزيز۔ ﴿وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّٰهَ و رَسُولُهُ اَمُرًا اَنُ يكُونَ لَهُمُ الْحِيرَةُ مِنُ اَمُرِهِمُ ﴾ (٣)

ا - سورة البقرة ١٤٠ ٢ تقرير ترزي ص ٣٩

''کسی ایماندار مرد اورعورت کے لے لائق نہیں کہ جب اللہ اور رسول کسی امر کا فیصلہ کریں تو پھران کواپنے امر میں اختیار رہو۔

اس آیت میں ہرمون مردوعورت کواس بات سے خبردار کیا گیا ہے جواللہ تعالی اور رسول میلی کے خالفت کرتے ہیں یا آپ کے فیطے کو بدل ڈالتے ہیں۔ پھر لفظ دمومن ''کرہ ہے جس میں ہرخض شامل ہے جوائیان ہوخواہ عالم ہو یا جاہل، مجتمد ہو یا اجتہاد سے عادی متبع ہو یا مقلد۔ اگر کوئی بھی آپ کے فیصلے کورڈ کرتا ہے تو اس کے لیے عذاب الیم کی سخت وعید ہے۔

کتب اُصول میں یہ الفاظ وضاحت کے ساتھ ملتے ہیں کہ عامی کے لیے (جو جاہل ہو یا اجتہاد نہ کر سکے) امام کے قول کوچھوڑ کر کتاب وسنت کی طرف رجوع نہیں کرنا چاہیے۔اگر رجوع کرنے میں دلیل کرنا چاہیے۔اگر رجوع کرنے میں دلیل کی حاجت ہوگی جوتقلید کے بالکل خلاف ہے۔

اگر دام تقلید بچھانے والوں سے یہ پوچھا جائے کہ جناب بتایئے تو سہی، قول رسول اللہ پر جب قول امام مقدّم ہوگا تو کیا رسول کی مخالفت لازم نہ آئے گی۔

قارئین حضرات آگر رسول اکرم اللہ کے ایک تھم کی نافر مانی سے ایمان ضائع ہو جاتا ہے تو پھر ایے مستقل اصولوں سے کیا ایمان باقی رہے گا؟

. ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةٍ قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا آبَاءَ نَا وَاللَّهُ آمَرَنَا بِهَا قُلُ إِنَّ اللَّهَ لَايَامُرُ بِالْفَحْشَاءِ آتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١)

ا سورة الاعراف ٢٨

اور جب وہ کوئی بے حیائی کا کام کرتے ہیں تو کہتے ہیں اس پرہم نے اپنے بروں کو پایا اور اللہ نے ہمیں اس کا حکم دیا ہے۔ کہ دوا۔ اللہ تعالیٰ بے حیائی کا حکم نہیں دیتا کیا تم اللہ یروہ کہتے ہوگوتم نہیں جانتے۔

امام شوکانی اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

اس آیت میں مقلدین کے لیے درس پندو موعظت ہے جو خلاف حق مذاہب میں این آباء کی پیروی کرتے ہیں۔ یہ کفار کی پیروی ہے، اہلِ حق کی پیروی نہیں مقلدین بھی یہی کہتے ہیں۔ ہم نے اکابرکوایک ندہب پر پایا اور ہم ان کے نقشِ قدم پرگامزن ہیں۔

مقلداسی فریب میں مبتلا ہوتا ہے کہ اس نے اپنے اکابر کواس روش پر پایا اوراس کا حکم خدا نے ہی دیا تھا۔ اگر مقلداس دھوکے کا شکار نہ ہوتا تو تقلید پر بھی قائم نہ رہتا۔
اس غلط بہی کی اساس پر یہودی یہودیت پر، نصرانی نصرائیت پر اور بدعتی اپنی بدعت پر قائم ہے۔ اس گمراہ کن روش پر گامزن رہنے کی وجہ یہی ہے کہ انہوں نے اپنے بروں کو نفرانیت، یہودیت اور بدعت پر (عمل کرتے) پایا تھا۔ یہ لوگ بروں کے بارے میں اتنا حسن ظن رکھتے تھے کہ یہ راو حق سے دُورنہیں ہو سکتے تھے لہذا ان پر ہی اکتفا کر لیتے۔ ان کی اس روش نے ان کو دلائل حق طلب کرنے سے دور رکھا۔ اس کا نام تقلید ہے۔ (یہ بات متفق علیہ ہے) کہ اللہ تعالیٰ نے اس اُسٹ میں ایک رسول ہی بھجا تھا جے۔ (یہ بات متفق علیہ ہے) کہ اللہ تعالیٰ نے اس اُسٹ میں ایک رسول ہی بھجا تھا جس کی اطاعت کا نمام کو حکم دیا اور مخالفت سے منع فرمایا۔ اگر آئمہ کی محض رائے اور

### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

قیاس جت یا واجب الا تباع ہوتی تو اس است کے رسول بھی اسنے ہوتے جتنے نداہب
ہیں۔اس سے بڑھ کرحق سے بعد اور دوری کیا ہو سکتی ہے کہ سنتِ صححہ کی موجودگی میں
آئے۔ کی آراء پڑمل کیا جائے اور سنت کوچھوڑ دیا جائے۔مقلدین کا یہی طریقہ کار ہے کہ
وہ سنت کی پرواہ نہیں کرتے بلکہ آئمہ کی بات کو قبول کرتے ہیں۔ حالا نکہ ان کے اندر
ایسے علیاء موجود ہوتے ہیں جن سے وہ ہر دور میں کتاب و سنت کے دلائل معلوم کر سکتے
ہیں۔عقل و شعور فہم وادراک کی صلاحیت سے بہرہ ور ہو سکتے ہیں۔(ا)

ان آیات کے علاوہ رقِ تقلید میں اور بھی بہت ی آیات ہیں لیکن ہم اختصار کو محوظ خاطر رکھتے ہوئے انہی پراکتفا کرتے ہیں۔طالب حق کے لیے تو ایک ہی دلیل کافی ہوا کرتے ہیں۔طالب حق کے لیے تو ایک ہی دلیل کافی ہوا کرتی ہے لیکن جن کے قلوب پر قفل لگے ہوں ان کے لیے تمام قرآں بھی ہدایت کا ذریعہ نہیں بن سکتا۔

خاتمة المحدثين امام ابن جوزى تقليد مين تلبيس ابليس بيان فرماتے ہيں۔
ابليس نے ان مقلدوں پر بير رچايا كه دليلين بهى مشتبہ ہوتى ہيں اور راوصواب مخفى ہو جاتى ہے تو تقليد كر لينا سلامت راہ ہاس راہ تقليد ميں بكثرت مخلوق مراہ ہوتى ہے اور عومًا اس سے لوگوں پر تابى آئى (۲)

مقلدین کو ہمیشہ دلائل میں اشتباہ پیدا ہوتا رہتا ہے۔ چنانچہ وہ یہی عذر پیش کرتے ہیں کہ اگر ہم امام سے ہٹ کراحادیث پڑمل کریں گے تو احادیث میں اختلاف کی وجہ ہے آ دمی گرداب میں کچنس جاتا ہے کہ آخر وہ کس حدیث پڑمل کرے لہذا اسلاف اور

ا - فتح القدريص ١٩٨ ج الماني الميس الميس مترجم اردوص ١٠٠

بزرگوں کو ہی قابل اعتاد سجھتے ہوئے ان کے قول وقعل کو اپنا لیا جائے۔ تو نہ کورہ آیت میں اس بات کی نفی ہے کہ جب لوگ کوئی کام کر بیٹے ہیں تو پھر بردوں پر الزام لگا دیتے ہیں کہ ہمارے فلاں نے ایسے کیا، فلاں نے ایسے کیا۔ خود کتاب وسنت کی تحقیق نہیں کرتے کہ کسی ایسے عالم سے مسئلہ دریافت کریں جو کتاب وسنت سے فتوے دے۔ اس سے تعجب خیز معاملہ یہ بھی ساعت فرمایئے کہ جب یہ حضرات قرآن کی آیت پڑھتے ہیں تو اس کا ترجمہ ان الفاظ سے کرتے ہیں کہ بزرگوں نے یوں فرمایا۔ بزرگوں نے ایسے ملل کیا۔ گویا ان کے ہاں بھی کچھ بزرگ ہیں۔ کتاب وسنت کو تقریر سے پہلے صف تحرک کے لیے۔ گیا۔ گویا ان کے ہاں جھی کچھ بزرگ ہیں۔ کتاب وسنت کو تقریر سے پہلے صف تحرک کے اتو ال کو پیش کرنا ہوتا ہے۔ امام ابن جوزی ان کی اس حالت پر آنو بہاتے ہوئے فرماتے ہیں:

ابلیس نے اس طرح احمقوں کو قابوں میں لا کر محض تقلید کے گرداب میں ڈبو دیا اور جانوروں کی طرح ان کومتبوع (امام) کے پیچھے ہائک لے گیا۔(۱)

ہم نے مقلدین کے جو حالات آیات کے ضمن میں بیان کیے ہیں۔اس میں ذرا کر خلو سے کام نہیں لیا بلکہ وہ اس سے بھی زیادہ تقلید کے بعنور میں پھنے ہوئے ہیں جہال ہم نے متقد مین کے بیان ومشاہدات ذکر کیے ہیں وہاں ہمارا ذاتی مشاہدہ بھی اس جہال ہم نے متقد مین کے بیان ومشاہدات ذکر کیے ہیں وہاں ہمارا ذاتی مشاہدہ بھی اس باحدیث بات کی بین دلیل ہے کہ بیلوگ تعصّب کے مرض میں اس قدر جتلا ہیں کہ عامل بالحدیث کو آج بھی طرح طرح لعن وطعن برداشت کرنا پڑتے ہیں۔

ا۔ تلبیس اہلیس مترجم اردوص کوا

تقلید کا رد احادیث سے:

اس میں کسی کو اختلاف نہیں کہ احادیث نبویہ علیہ السلام اسلام کا ماخذ اور اصل ہیں۔ جو مخص احادیث کا منکر ہے۔ وہ رسول عربی علی ہے کا منکر ہے کیونکہ آئمة السلمين كا اجماعي فيصله ہے كه حديث بھى وى ہے اور جو وى كا مكر ہے وہ مسلمان نہیں ہوسکتا لیکن افسوں کہ سنت نبویہ کے ساتھ جو زیادتیاں روا رکھی گئیں اس کی مثال کسی دوسری چیز میں نہیں ملی۔ ہر کسی نے اینے مسلک کو درست ثابت کرنے کے لیے نہ صرف حدیث کی تاویلات کیں بلکہ بہت سی احادیث کا رو کر دیا۔ اس امركى تفصيل مطلوب موتو جماري كتاب "تاريخ انكار حديث" مين ملاحظه فرمايي-اختصار کے ساتھ اس بحث کو اس کے محل پر بھی ذکر کریں گے۔ یہاں صرف احادیث نبویہ سے اس ندموم بدعت کی تردید مقصود سے جو انکار حدیث کی پہلی کری ہے۔ ١ - ((عن انس قال قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم يا بنى أن قدرت أن تصبح و تمسى وليس في قلبك غش لاحد فافعل ثم قال يا بني وذاك من سنتي ومن احب سنتي فقد احبني ومن احبني كان معى في الجنة)) (١) انس رضی الله عنه فرماتے ہیں رسول الله عظیمة نے مجھے فرمایا (( اے بیٹا! اگر تو قدرت رکھتا ہے کہ تو صبح کرے یا شام کرے اور تیرے دل میں کیندنہ ہوتو ایبا ضرور کرلیکن بیرمیری سنت سے حاصل ہو گا۔ اے بیٹا جس نے میری سنت سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی اور جس نے مجھ سے محبت کی وہ میرے ساتھ جنت میں ہوگا''

ا۔ مڪلوة ص ٣٠ج ١

معلوم ہوا کہ کینہ و حسد سے پاک رہنا اس وقت ممکن ہو گا جب رسول اکرم علیقہ کی سنت پر عمل کیا جائے گا اور رسول اکرم علیقہ سے محبت کا تقاضا یہ ہے کہ آپ کی سنت پر عمل کیا جائے اگر سنت پر عمل نہیں تو نہ رسول اکرم علیقہ سے محبت ہو سکتی ہے اور نہ ہی جنت میں واخلہ عمل سکتا ہے۔

اگر جنت میں جانے کا ارادہ ہے تمامی کا گلے میں پہن لو کرنہ محمد کی غلامی کا

اگر مقلدین بُرانہ مانیں تو ہم یہ بات کہہ دیتے ہیں کہ ان حضرات کو حدیث میں اشتباہ اور شک ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے یہ حدیث پرعمل کرنے سے خود کو معذور سمجھتے ہیں اور اس خود ساختہ اصول کی وجہ سے سنت نبوی کو محکرا دیتے ہیں کہ جب حدیث قول امام کے مخالف ہوتو پھر حدیث پرعمل نہیں کرنا چاہیے۔

۲- ((عن انس ان رسول الله عليكم فان قوماً شددوا على انفسهم انفسكم فيشدد الله عليكم فان قوماً شددوا على انفسهم فشدد الله عليهم فتلك بقاياهم في الصوامع والديار رهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم)) (۱)

"تم اپنے آپ پر تشدد نہ کرو (اگر ایبا کرو گے) تو اللہ تعالیٰ بھی تم پر تخق
کرے گا ایک قوم نے اپنے نفول پر تخق کی تو اللہ تعالیٰ نے بھی ان پر
تخق کر دی۔ ان میں بعض ابھی تک گرجوں میں باتی ہیں۔ انہوں نے
رھبانیت کی بدعت جاری کی حالانکہ ہم نے ان پر وہ فرض نہیں کی تھی''
اس حدیث سے معلوم ہوا کہ کسی شخص کو بہ قطعاً حق حاصل نہیں کہ وہ کتاب و

ا . • مشكوة ص ۳۱

سنت سے تجاوز کر کے خود کو تکلفات اور تشدد میں ڈال دے اور ایسے لغواور بے بنیاد مسائل اختراع و ایجاد کر کے ان کو قابل عمل سمجھے، تقلید نے امت کو یہی کچھ دیا کہ ایسے فرضی مسائل کا انبار لگا دیا گیا جن کے وقوع کا قیامت تک بھی امکان نہیں اور جن سے اسلامی معاشرہ فائدہ کے بجائے گونا گوں مشکلات میں گرفتار ہوا ہے؟

صوفیاء کی چلہ کشی ، متاخرین فلہا کی دماغ سوزی، اقوال امام کو درست ثابت کرنے کے لیے مناظرہ وجدال کی محافل ومجالس رہبانیت کا کامل ترین نمونہ ہیں جن سے اللہ تعالی اور رسول اکرم اللے نے تحق سے منع فرمایا ہے۔

من سامِع)) (١)

"الله تعالی اس بندے کوخوش رکھے جو ہم سے کوئی حدیث سن کراس کو اس حالت میں دوسروں تک پہنچا دیتا ہے۔ بہت سے ایسے لوگ بھی ہیں جو سامع سے بھی زیادہ یادر کھنے والے ہیں"

اس مدیث شریف میں صرف وی کی حفاظت کا تھم ہے۔ اہل سنت کے ہاں اس میں اختلاف نہیں کہ وی قرآن و حدیث کا نام ہے۔ معلوم ہوا کہ وی کے علاوہ جو ہے وہ باطل ہے۔ تقلید کا وی سے تعلق نہیں بلکہ یہ تیسری چیز ہے اس لیے تو اس لفظ کا قرآن وحدیث میں استعال انسان کے لیے نہیں ہوا بلکہ حیوانات پر ہوا ہے کیونکہ اس لفظ میں ہی ایسی قباحت موجود ہے جس کا استعال ذوی العقول (انسان) کے لیے کسی طرح مناسب نہیں۔

ا- ابن ماجيص ٢١

(عن ابى هريرة قال قال رسول الله عَلَيْكَ تعلموا الفرائض والقرآن فانى مقبوض))(١)

" "تم فرائض (وارثت كاعلم) اور قرآن سيكهو مين فوت كي جانے والا مول"

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اصل اسلام وہ ہوگا جو آپ کے واسطہ سے آئے گا اور وہی قابلِ عمل ہوگا جس کی سند آپ تک پہنچی ہو۔ اس لیے اگر اسلام آپ کے واسطہ کے واسطہ کے بغیر بھی حاصل ہوسکتا تھا تو آپ یہ الفاظ ذکر نہ فرماتے کہ میں فوت ہو جانے والا ہوں تقلید کی نبیت رسولِ اکرم اللہ کی طرف نہیں کی جاسکتی اور اس میں کسی ایک کو اختلاف نہیں۔ مزید تحقیق کے لیے تقلید اور اتباع کا فرق ملاحظہ فرمائیں۔

٥- ((عن عبد الله بن عمرو قال قال رسول الله عَلَيْتُ العلم ثلاثة اية محكمة اوسنة قائمة او فريضة عادلة وما كان سواء ذلك فهو فضل)(٢)

"علم کی صرف تین قسمیں بیں۔ محکم آیات ، صحیح سنت اور عادل فریضہ اس کے ماسوا سب فضول ہے"

فریضہ عادل کی بہت می تفاسیر کی گئی ہیں جن کی تفصیل کا یہاں موقع نہیں، ہاں
یہ بات متفقہ ہے کہ فریضہ عادل وہ ہوگا جس کا تعلق کتاب وسنت سے ہوگا۔ اس
لیے اسے تیسرے درجہ میں رکھا گیا ہے جو کتاب وسنت سے باہر ہے وہ فضول ہے
اس کی کوئی حیثیت نہیں۔ تقلید فریضہ عادلہ نہیں بن سکتی کیونکہ یہ لفظ حیوانوں یا جاہلوں

ا ـ تندي ص ٢٩ ج ٢ ٢ ـ مظلواة ص ٣٥

ك ليے استعال موتا ہے عقل مندوں كے ليے يه درست نہيں۔

۲- ((عن عمرو بن عوف قال قال رسول الله عُلَيْتُ ان الدين بدأ غربياً وسيعود كما برأ فَطُوبنى لِلُغُرَبَاءِ وهم الذين يصلحون ما افسد الناس من بعدى من سنتى))( 1)

بلاشبہ دین کی ابتداغربت سے ہوئی اور آخر میں ایبا ہی ہو جائے گا۔ پس خوشخری ہے غربا کو جو درست کریں گے اس کو جے میرے بعد لوگوں نے میری سنت میں فساد اور خرابی پیدا کی ہوگی۔

ال حدیث میں آپ نے ان لوگوں کی صفت بیان کی ہے جوست کو مفدات سے پاک کریں گے۔ واضح رہے کہ سنت میں سب سے زیادہ خرائی تقلید کی وجہ سے پیدا ہوئی یا تو احادیث کا انکار کر دیا گیا یا پھر تاویلات کی گئیں۔ مقلدین کے لیے غوروفکر کا مقام ہے کہ وہ دیکھیں انہوں نے اپنے آئمہ کی تقلید میں سنت سے کس قدر اعراض کیا اور کس قدر مخالفت کی۔ (لتفصیل مقام آخر)

2- ((عن ابى هريرة قال قال رسول الله على كل امتى يدخلون الجنة الامن ابى قالوا و من يابى؟ قال من اطاعنى فقد دخل الجنة ومن عصانى فقد ابنى)) (٢)

"رسول تقلین فرماتے ہیں میری تمام امت جنت میں داخل ہو جائے گی لیکن وہ نہیں جس نے جنت میں جانے سے انکار کیا (صحابہ کرام نے پوچھا) ایسا شخص کون ہے جو جنت میں جانے سے انکار کرے؟ فرمایا جس نے میری اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہوگا اور جس نے میری

ا۔ ترزی- ۹۱ ج ۲ ۲ - بخاری ص ۱۸۱ ج۲

نافرمانی کی اس نے جنت میں جانے سے انکار کیا"

اس مدیث میں جنت میں جانے کا سرمیفیکیٹ صرف اطاعت رسول سے ہے۔ اس بات سے کسی کو انکارنہیں کہ تقلید اطاعت نہیں۔ اطاعت کا تعلق صرف رسول اللہ مثالیہ سے کسی ایک امام کے ساتھ۔

٨-((عن ابن مسعود قال خط لنا أسول الله عَلَيْهُ خطاً ثم قال هذا سبيل الله، ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن شماله و قال هذه سبل على كل سبيل منها شيطان يدعوا اليه و قرأ و أنَّ هَذَا صِرَاطِي مُستَقِيمًا فاتَّبَعُوهُ))(١)

"رسول الشريطية نے ايك (سيرهى) كيركيني أور فرمايا به الله تعالى كا رستہ ہے پھراس كے دائيں اور بائيں چندكيريں كينچيں اور فرمايا "به راستے ہيں ہررستے پر شيطان ہے جولوگوں كو اپنی طرف دعوت ديتا ہے اور آپ نے به آيت تلاوت فرمائی به ميرا راستہ ہے صرف اس كى

معلوم ہوا رسول اللہ علیہ کے رہتے کے علاوہ جو راتے ہیں وہ سب شیطانی ہیں۔ کمل آیت کے الفاظ یہ ہیں۔

﴿ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنُ سَبِيْلِهِ ذَٰلِكُمُ وَصَّكُمُ بِهِ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ﴾ (٢)

''اگرتم شیطانی رستوں کی اتباع کرو گے تو تم تفرقہ کے شکار ہو جاؤگے''

ا . منداحدص ۴۳۵ وص ۴۷۵ ج. الانعام ۱۵۳

پېروي کړو'

ہم مقلدین سے یہ سوال کرنے میں حق بجانب ہیں کیا تم نے دین کو چار حصّوں میں تقسیم نہیں کیا؟ صراط محمدی سے ہٹ کر حفی شافعی مالکی اور صنبلی رستے وضع نہیں کئے؟ ہاں ضرور ایسے ہی ہوا ہے اور استے رستے مختلف ہوئے کہ حفیوں نے شوافع پر اہلیس جیسے الفاظ استعال کیے ای طرح دوسرے حضرات نے اپنے مخالف سے یہی سلوک کیا۔ یہ بات خالی از حقیقت نہیں کہ تقلیدی جھڑ اور آندھیوں نے اس شفاف رستہ پر غبار ڈال دی اور سیح رستے کا چہرہ دُھندلا کر دیا امت کو اختلاف کی بادِصرصر نے تہہ بالا کر کے رکھ دیا۔ جس سے کئی رستے معرض وجود میں آئے۔ اختلافات کی خلیج وسیع ہوتی چلی گئی جس سے امت کو کئی دفعہ شدید صدے برداشت کرنے یڑے۔

ہے فقط توحید و سنت امن وراحت کا طریق

فتنہ و جنگ و جدل تقلید سے پیدا نہ کر

9 – ((عن ابن عمر قال قال رسول الله عَلَيْكُ " لا يُومن احدكم
حتى يكون هواه تبعا لما جئت به)) (١)

"كوئى شخص ايماندارنہيں ہوسكتا جب تك كہ وہ اپنى جملہ خواہشات كو
ميرى رسالت كے تابع نہ كرے "

اس حدیث میں تمام خیالات و اقوال کو چھوڑ کر صرف رسول اکرم تیالیہ کی انتاع کو لازم قرار دیا گیا ہے جو شخص ایسے نہیں کرتا اِس کو ایماندار کہلانے کا کوئی حق نہیں۔

ا- مشكوة ص ١٣٠٠ ج

ہوتے ہوئے مصطفے کی گفتار مت دیکھے کسی کا قول و کرار

• ا – عن معاذ بن جبل عن النبي عُلَيْتُ اللهِ قَالَ الاتقلدوا العالم

**دینکم** . (۱)

" دين ميس سي عالم كي تقليد نه كرنا،

یہ حدیث کس قدر واضح کہ رسول اللہ علی نے تقلید کا نام لے کر اس سے منع کیا ہے۔ ہوسکتا ہے بوے برے فتنوں کی طرح آپ کو اس کا بھی خدشہ ہو کہ اہل کتاب کی طرح کہیں ایبا نہ ہو کہ مسلمان میری سنت کو چھوڑ کر کسی عالم کی تقلید میں گرفتار ہو جا کیں کیونکہ اہل کتاب میں یہ وہا اس قدر جڑ پکڑچکی تھی کہ انہوں نے کتاب اللہ کی پرواہ تک نہ کی اور آراء الرجال پر عمل کرنا شروع کر دیا۔ آپ نے اغن خدشے کی منا پر اُمت کو تقلید سے منع فرما دیا۔

رد تقلید میں احادیث تو اور بھی بہت سی پیش کی جا سکتی ہیں لیکن ہم طالبِ حق کو دعوتِ فکر دیتے ہوئے ان الفاظ پر اکتفا کرتے ہیں۔

یے ہوئے ان اٹھاط پر اٹھا کرتے ہیں۔ کہوں کیا میں تجھ سے کہ کیا چاہتا ہوں

ہوں میا میں نکھ سے کہ میا کیا ہاں ،وں جفا ہو چکی اب وفا چاہتا ہوں

تقلید کی تروید آثار صحابہ سے

صحابہ کی جماعت وہ مقدس جماعت ہے جن کے ایمان کی گواہی اللہ کریم نے قرآن کریم میں ان الفاظ سے دی ہے۔

ا- طبراني الاوسط ٣٢٦ ج ٩

﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ اِلَيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ الْيُكُمِ

الكُفُرَ وَالفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ اُولَئِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ ﴾ (١)

ليكن الله تعالى نے تمہارے داول میں محبت ڈال دی اور اس کو تمہارے

دلوں میں مزین کیا۔ اورتم سے کفر اور نافر مانی کو ناپسند کیا۔ وہی لوگ ھدایت یافتہ

بير-

بہ وہ لوگ تھے جنہوں نے رسول اکرم کا بلا واسطہ مشاہدہ کیا۔ آپ کی صحبت میں رہ کرعلمی استفادہ کیا اور آپ کے ہر قول و فعل پر بغیر کئی عصیان اور نافر مانی کے عمل کیا۔ تمام صحابہ میں کسی ایک صحابی کا نام نہیں لیا جا سکتا جو آپ کی حدیث کا منکر یا تارک ہو۔ بلکہ تمام سنت کے شیدائی اور دین کے محافظ تھے۔ ان کے ہال کتاب و سنت سے بڑھ کر اور کوئی چیز نہ تھی۔ یہ اس وقت کی بات ہے جب مرقبہ تقلید کا كہيں نام ونثان نہيں تھا بلكہ يوں سمجھئے كه لفظ "تقليد" إنسانيت كے ليے استعال بي نہیں ہوتا تھا۔ جب فتوحات کا سلسلہ بڑھا تو مسلمانوں کی تعداد میں بھی بہت اضافیہ ہو گیا۔ اسلام عرب کے کوہساروں سے نکل کر عجم کی دلگداز وادیوں میں داخل ہو گیا تو کچھ ایسے لوگ بھی پیدا ہوئے جنہوں نے سرورکونین کا بالمشافھ مشاہدہ نہیں کیا تھا اور وہ اینے سابقہ مذہب سے بھی مکمل طور پر دامن نہ چھڑا سکے تو انہوں نے عقل اور قیاس کو اس وقت استعال میں لانا شروع کیا جب ان کے عقائد کو تھوکریں لگیں۔ چونکہ یہ ایسے لوگ تھے جو براہ راست آپ کی زیارت سے مشرف نہیں ہوئے تھے اور صحابہ کرام ہے بھی ایبا قرب نہ حاصل کر سکے جس سے وہ صحیح اسلام کوسمجھ سکتے۔ جب ان حالات کاعلم صحابہ کرامؓ کو ہُوا تو انہوں نے قیاس کی سخت مذّمت

ا۔ سورۃ الجرات ک

ک\_مقصد بیر تھا کہ کہیں لوگ آراء الرجال کو اصل سمجھ کر کتاب وسنت سے ہاتھ نہ دھو بیٹھیں۔ ہم قارئین کے سامنے اکابر صحابہ کرام کے آثار کو بالا خضار پیش کرتے ہیں۔ تاکہ معلوم ہوجائے کہ صحابہ کرام سُنت نبوی کے ہوتے ہوئے کی کے فتو کی وقول کو قبول نہیں فرماتے تھے۔

ا-صديق الامة ابو بكرصديق (رضي (لله عنه)

آپ خلافت کا پہلا خطبہ ارشاد فرمار ہے ہیں:

ا ((ان اطعت الله وسوله فاطیعونی وان عصیت الله ورسوله فاقیمون))

((اگر میں اللہ اور رسول کی اطاعت کروں تو تم میری اطاعت کرو اگر میں اللہ اور رسول کی نافر مانی کروں تو تم مجھے سیدھا کر دو۔))

''جس نے اللہ تعالیے اور رسولؓ اکرم صلّی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کی اس نے ہدایت پائی اور جس نے نافر مانی کی وہ گھلا گمراہ ہے''
لوگو! میں تمہیں نصیحت کرتا ہوں کہ تم اللہ سے ڈرو اور احکام اللی کی تقیل کروکیونکہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے واضح ہدایت کا انتظام کیا ہے(ا)

خلیفہ اوّل کے ان الفاظ پرغور کیا جائے تو بید حقیقت کس قدر عیاں ہے کہ جب کتاب وسنّت کی مخالفت میں صدیق اکبر کی اتباع نہیں جاسکتی تو کسی اور کو بید حق کتیے دیا جا سکتا ہے کہ اس کی بات کو بلا سوچے سمجھے قبول کر لیا جائے۔

ا \_ تاریخ الخلفا سیوطی ص ۱۱۸

## ٢-خليفهء ثاني عُمر فاروق (رضي (لله حنه)

ا۔ عُمر "کی زبان پر حق بولتا تھا۔ اللہ تعالیٰ کی موافقت میں ان کی زبان مبارک گویا ہوتی تھی۔آپ پہلے کلام فرماتے وحی بعد میں نازل ہوتی۔آپ خود فرماتے ہیں: و افقت رہی فی ٹلاٹِ آپ علم کے بحر بے کنار تھے۔قیاس کی تروید میں فرماتے ہیں۔

((یایها الناس آن الرأی آنما کان من رسول اللهِ مصیبًا آن الله تعالیٰ کان یریه و آنما هو منا الظن و التکلف)) (۱)

"لوگو! رسول الله علیه کی رائے درست تھی کیونکہ اللہ تعالیٰ آپ کومعلوم کرا دیتا تھا ہماری رائے صرف ظن اور تکلف ہے'

۲ - ((السنة ما سنه الله ورسوله لا تجعلوا حطا الراى سنة لامةِ)) (۲)
سنت وبي ہے جس كو الله اور رسول شنت قرار ديں تم غلط رائے كو امت ك

ليے سنت قرار نه دو

- ((ایاکم واصحاب الرائ فانّهم اعداء السنن اعیتهم الاحادیث ان یحفظوها فقالوا بالرای فضلوا واضلوا)) (۳)

درائے اور قیاس والوں سے بچو کیونکہ بیسنت کے دیمن ہوتے ہیں اس لیے کہ احادیث یاد کرنے سے عاجز ہیں لہذا رائے سے فتو کی دیے ہیں خود بھی گراہ ہوجاتے ہیں اور دوسروں کو بھی گراہ کر دیے ہیں؛

ا- اعلام الموقعين ص ۴۵ ج اوص ۱۵ م - اعلام الموقعين ص ۴۵ ج اوص ۱۵ م ۱۳ - اعلام الموقعين ص ۴۵ وص ۱۵ م

ان اتوال ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کتاب وسنت کے علاوہ کسی رائے کو قبت نہیں سیھے تھے۔ بسا اوقات آپ کتاب وسنت سے اعراض کرنے والوں کو قبت نہیں سیھے تھے۔ اسا اوقات آپ کتاب وسنت سے اعراض کرنے والوں کو کوڑوں کی سزا بھی دیتے۔ اور مسائل کی شخیق میں بہت سخت تھے۔ اگر اب بھی کوئی شخص جناب عمر کے سرتقلید کا الزام تھو پنے کی کوشش کرے تو اسے اچھی طرح دیکے لینا چاہیے کہ صحابی رسول پر الزام لگاناکس حد تک درست ہے؟ کیا صرف اپنے غلط فد ہب کو ثابت کرنے کی سعی ناحق میں کسی صحابی کو اس میں ناجائز ملوث کیا جاسکتا ہے؟

جناب عمر رضی اللہ عنہ ہمیشہ مسائل کی تحقیق کرتے تھے اور جب حدیثِ رسول علیقی مل جاتی تو فوراً اس پر عمل کرتے تھے۔

٣- عبد الله بن مسعود "

فقیہہ الامت عبد اللہ بن مسعود (رسی لا ملا) رائے اور قیاس کے سخت مخالف تھے۔ اس بنا پر آپ سے اس بارے میں بہت سے اقوال مروی ہیں جن میں سے بعض کا ذکر کرتے ہیں۔

(عن ابن مسعود قال لاياتي عليكم عام الاوهو شر من الذي قبله اما اني لااقول امير خير من امير ولا عام اخصب من عام ولكن فقهاء كم يذهبون ثم لا تجدون خلفكم ويجئ قوم يقيسون الامور برأيهم))(١)

"م پر جو بھی سال آئے گا وہ پہلے سے برا ہوگا، میں بینہیں کہتا۔ ایک

ا- اعلام الموقعين ص عهم جا

امیر دوسرے امیرے اچھا ہوگایا وہ سال اچھی عمدہ فصل والا ہوگالیکن بات یہ ہے کہ علماء فوت ہو جائیں گے پھرتم ان کا جانثین نہ پاسکو گے۔ پھر (اس کے بعد) ایک قوم آئے گی جو امور (مسائل) پر قیاب زنی کرے گی۔''

۲- ((ولكن ذهاب خياركم وعلماء كم ثم يحدث يقيسون برايهم فينهدم الاسلام ويثلم))(١)

''تہہارے بہترین علاء فوت ہو جائیں گے پھر ایک قوم پیدا ہوگی جو معاملات کو قیاس سے طے کرے گی تو اس سے اسلام عیب والا اور منہدم ہو جائے گا''

س- ((لایقلدن رجلاً دینه ان امن امن وان کفر کفر)) (۲)

''کوئی شخص این میں سی شخص کی تقلید نہ کرے اگر جس کی تقلید کی جارہی ہے مسلمان ہو تو مقلد بھی مسلمان اگر وہ اسلام سے خارج ہو جائے تو مقلد بھی خارج ،'

عبد الله بن مسعود (رمی (لا عدم) فرمان کس قدر واضح ہے کہ کوئی شخص اپنے دین میں کسی کی تقلید نہیں کر سکتا۔ لیکن مولا نا تقی عثانی اس اثر کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں۔

"ابن مسعود کے الفاظ صاف بتا رہے ہیں کہ وہ ایمانیات ہیں کی ک تقلید کو جائز قرار نہیں دے رہے اور یہ ہم بار بارعرض کر چکے ہیں کہ ایمانیات میں تقلید ہمارے نزدیک درست نہیں' (تقلید کی شرع حیثیت ص ۱۲۱) ا۔ اعلام الموقعین ص ۲۲۰ جا مولانا کے علم میں تو کسی کو کلام نہیں لیکن ہمارے خیال میں انہوں نے تقلید کی تفریق میں ہوں نے تقلید کے قائل نہیں تفریق میں جو توجیہہ پیش کی ہے کہ عبد اللہ (رض (لد معہ) یمانیات میں تقلید کے قائل نہیں تھے کے لئین احکام میں اس کو درست مجھتے تھے۔ بیسراسر صحابی رسول پر افتراء اورالزام ہے۔ جو صحابی قیاس کے اس قدر مخالف ہو کہ وہ اسے اسلام کے گرانے کا سبب قرار دے، تو یہ کسیے سلیم کیا جا سکتا ہے کہ وہ آراء الرجال کی تقلید کو دین میں جائز سمجھے۔ پھر آپ یہ کسے سلیم کیا جا سکتا ہے کہ وہ آراء الرجال کی تقلید کو دین میں جائز سمجھے۔ پھر آپ فیلے میں عبد اللہ (رض (لد معہ) کا جو قول پیش کیا ہے وہ تمہارے دعوے کو کسی طرح ثابت نہیں کرتا۔ اس لیے ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ صحابی کی اتباع باذلیل ہوتی ہے۔ جس کا تقلید کے ساتھ کو کی تعلق نہیں ہوتا۔ جناب عبد اللہ (رض (لا معہ) کے الفاظ ہیں:

((من كان مستنا فليستن بمن قدمات فان الحى لا تومن عليه الفتنة اولينك اصحاب محمد عليه الفتنة اولينك اصحاب محمد عليه النه ابرها قلوبًا واعمقها علمًا واقلها تكلفًا اختارهم الله لصحبة نبيه. ولاقامة دينه فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم على اثرهم وتمسكوا بما استطعتم من اخلاقهم وسيرهم فانهم كانوا على الهدى المستقيم))(1)

"تم نے اگر کسی کی سنت پر عمل کرنا ہے تو اصحاب محمد کی سنت اختیار کرو۔
کیونکہ وہ اس امت کے نیک عمل میں گہرے۔ تکلف سے کم تعلق
رکھنے والے ہیں۔ اللہ تعالی نے ان کو اپنے نبی علی کے اور دین
کے قائم رکھنے کے لیے پجتا۔ تم ان کے فضل کو پیچانو اور ان کے آثار ک

مشكوة ٢٣٢

ا تباع (تقلید نہیں) کرو اور ان کے اخلاق وسیرت کو اپناؤ وہ صراطِ متقیم ریھے''

مقصد یہ تھا کہ سنت وہ ہوگی جے ایسے اوصاف کے حال بیان کریں جو رسول الشفالی کی صحبت میں رہے ہوں اور پھر آپ ہی بتائے کہ سنت کا علم صحابہ کرام کے طریقے کے علاوہ اور بھی کسی طریقہ سے حاصل کیا جاسکتا ہے تو یقینا آپ ہمارے ساتھ اس بات پر متفق ہوں گے کہ سنت رسول کا علم سوائے صحابہ کرام کے اور کسی طریق سے حاصل نہیں ہوسکتا۔ پھر آپ نے اس کلام پر کوئی رائے زنی یا حاشیہ آرائی نہیں کی۔ آپ کا مدعا کسی طرح بھی پورا نہ ہوتا اور نہ ہی اتنی بوی جرات کرتے کہ آپ صحابی پر اینے غلط فد ہب کو دُرست ثابت کرنے این بوی جانے کرتے کہ آپ صحابی پر اپنے غلط فد ہب کو دُرست ثابت کرنے کے لیے افتراء باندھتے۔

سنت اور تقلید میں جو واضح فرق ہے اسے ہر پڑھا لکھا آدمی سمجھ سکتا ہے۔
جناب عمر (رضی (لللہ بھنہ) کے الفاظ گزر چکے ہیں جس میں انہوں نے سنت کی
نبت رسول اللہ علیہ کی طرف فرمائی تھی۔ اسی طرح عبداللہ بن مسعود (رضی (لللہ بھنہ) نے لفظ سنت بول کر اس بات کو واضح فرمادیا کہ پیروی سنت کی ہے

اورسنت کا حصول صرف صحابہ کرامؓ کے ذریعے ہوسکتا ہے۔

پر عبد الله (رضی (لله مونه) نے شانِ صحابہ میں جو الفاظ ذکر فرمائے ہیں اِن پر

غور کریں تو معلوم ہو جائے گا کہ انہوں نے واضح کیا کہ صحابہ کرام میں تکلف نہ تھا۔ تکلف کیا ہے؟ وہ قیاس ہی تو ہے اور کیا ہے؟ اور قیاس سے آپ نے تحق سے منع

ا- كتاب العلم ص ٢١١ ج ٢ وايقاظ ص ٢٥٠

فرمایا۔ چنانچہ فرماتے ہیں:

((اغذُ عالماً او متعلماً ولا تعدُ امعة فيما بين ذلک وقال كنا ندعوا الامعة في الجاهلية الذي يدعى الى الطعام فيذهب معه بآخر وهو فيكم اليوم المحقب دينه الرّجال)) ((قال ابو عبيد: اصل الامعة هو الرجل الذي لا راى له ولاعزم فهو يتابع كل احد على رايه ولا يثبت على شئ)) (ا) تم عالم بنويا متعلم، امعه (جابل) نه بنو - ابوعبيد لنوى قرمات بين امعه وه ترى بوتا ہے جس كى ذاتى رائے نه بو اور نه بى وه كى چيز پر ثابت رہے بلك رائے كى پيروى كر \_\_\_

اب اگرمولانا تقی صاحبِ علم نے صحابی رسول پر تقلید کا الزام دھر لیا تو یہ ان کی مرضی لیکن یہ بات ضرور یاد رہے کہ فقیمہ امت کے متعلق اس قتم کے الزام لگانا خطرے سے خالی نہیں۔ باتی رہا آپ کا استدلال که ان آمن آمن وان کفر کفر سے مراد احکام میں تقلید سے ممانعت نہیں۔ یہ اس اعتبار سے بھی درست نہیں کہ یہ الفاظ تقلید کی تفییر یا وضاحت کے لیے جناب عبد الله (رفعی (لالم سحنہ) نے ذکر فرمائے تھے کہ مقلد ہوتا ہی وہ ہے کہ جس کی اس نے تقلید کرنا ہوتی ہے اس کی بات کو بلا سوچے سمجھے قبول کر لیتا ہے۔ خواہ وہ غلط ہو یا صحیح۔ جیسا کہ اس کی بات کو بلا سوچے سمجھے قبول کر لیتا ہے۔ خواہ وہ غلط ہو یا صحیح۔ جیسا کہ اصول فقہ کی مشہور کتاب مسلم الثبوت میں مقلد کے لیے یہ راہ متعین کی گئی ہے۔ اصول فقہ کی مشہور کتاب مسلم الثبوت میں مقلد کے لیے یہ راہ متعین کی گئی ہے۔ (رواما المقلد فیمستندہ قول مجتھدہ))

ا۔ ایقاط ص ۳۷

'' کہ مقلد کوصرف امام کا قول کافی ہوتا ہے''

اب اس تصریح کے بعد بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ مولانا نے صحابی رسول پر افتراء كى جمارت كيسے كى - اس قتم كے أمور ير تفصيل كا موقع نہيں - بال البته يه بات ضرور کہنی بیرتی ہے کہ مقلد علامہ کیوں نہ ہو جائے کیکن وہ اپنی بساط یا اپنا قدم تقلید سے باہر نہیں نکالتا۔ اگر باہر نکال کر سوچے گا تو وہ مقلد نہیں رہے گا۔ ایسے علماء حضرات کے متعلق ہم بوریادب سے یہی کہد سکتے ہیں۔

> حیراں ہوں دل کوروؤں کہ پیٹوں جگر کو میں مقدور ہو تو ساتھ رکھوں نوجہ گر کو میں

> > سم - عبد الله بن عباس (معرولاه)

حبر الامة، مفر قرآن عبدالله بن عباس (می الدیما سنت برعمل کرنے میں بہت متشدد تھے۔ جب کوئی صدیث مل جاتی اور ان کاعمل اس کے بھس ہوتا تو اینے ذاتی عمل کو چیوڑ کر فوراً حدیث کو قبول فرما لیتے۔تفصیل کی یہاں ضرورت نہیں ہاں البت اتنا ضرور عرض ہے کہ آپ راہ نجات صرف کتاب وسنت کو جانتے تھے۔ چنانچہ فرماتے

١ - ((من احدث رأياً ليس في كتاب الله ولم تمض به سنة من رسول الله المنطقة لم يدر على ما هو منه اذا لقى الله عزوجل) (١)

"جوكوكى دين ميں رائے تكالے اور اس كاتعلق كتاب وسنت سے نہ ہوتو

ا- اعلام الموقعين ص ٣٨ ج از داري ص ٥٣ ج ١

اس کے بارے میں کوئی علم نہیں کہ جب وہ اللہ تعالیٰ سے ملے گا تو کس حالت میں ہوگا''

۲ – ((انّما هو كتاب الله وسنة رسوله الله في فمن قال بعد ذلك الله في سيئاته)) (١)

"جو شخص كتاب وسنت كے بعد اپنى رائے قائم كرے تو مجھے اس كے متعلق علم نہيں كه اس كا نيكيوں ميں شار ہوگا يا برائيوں ميں "

صحابه کرام <sup>(رخی لار حوم)</sup> میں تقلید کا قطعاً رواج نہیں تھا تو ابن عباس <sup>(رمی لار حد)</sup> کی نظر

میں کتاب وسنت کے بعد جوائم ہے وہ کسی طرح بھی درست نہیں تقلید کی فدمت تو ان الفاظ لم یدر علی ہو سے ہوگئ اگر صحابہ کرام کیاب وسنت سے کسی کے قول کو مقدم سمجھتے ہوتے تو بعد والوں کو قطعاً یہ نہ کہتے کہ ربُوع ضرف کتاب وسنت کی طرف ہے۔ کسی صحابی نے بینہیں کہا کہ مقلد کو اس کے امام کا قول کافی ہے بس یہی "کافی ہے" کے الفاظ ابن عباس کی نظر میں محدث اور بدعت ہیں۔

۵- معاذ بن جبل (رسي (لدمه)

یہ فقہا صحابہ میں سے تھے ان کی فقامت کی شہادت رسالت مآب نے اپنی زبان اقدس سے دی تھی اتباع سنت میں نمونہ تھے چنانچے فرماتے ہیں:

(رتكون فتن فيكثر فيه المال ويفتح القرآن فيقراه الرجل والمراة والصغير والكبير والمنافق والمؤمن فيقراه الرجل فلا يتبع فيقول والله لا قرانه علانية فلا يتبع فيتخد مسجدًا

ا- ايقاظ ص ١٣

ويبتدع كلاماً ما ليس من كتاب الله ولامن سنة رسول الله علامة الله علامة والله على الله على ال

((فتنے بہت سے ہوں گے۔ قرآن پڑھا جائے گا۔ مردعورت بوڑھے بچ جوان منافق اور مومن جی پڑھیں گے لیکن اس پر عمل نہیں کریں گے مجدیں بنائی جائیں گی ،لیکن وہاں کلام بدعت والا ہوگا جس کا تعلق کتاب وسنت سے نہ ہوگا۔ تم اس سے بچو کیونکہ یہ بدعت اور گراہی ہے)۔معاذ نے یہ کلمات تین مرتبہ دُہرائے

جناب معاذ کے اس اثر (فرمان) میں چند امور قابلِ غور ہیں:

ا۔ فتنے زیادہ ہوں گے۔ جب تقلیدی جمود نے زور پکڑا تو ساتھ ہی فتنے بھی بڑھ گئے۔

۲- مال زیادہ ہوگا --- خیر القرون کے بعد حکومتوں کا انصرام مقلّدین کے ہاتھ میں رہا حس سے ان کے پاس مال و دولت کے انبارلگ گئے۔

۳- قرآن پڑھا جائے گالیکن اس پرعمل نہیں کیا جائے گا۔ مقلدین کی بعض کتابوں میں صراحة موجود ہے کہ مقلّد قرآن کے ظاہر پرعمل نہیں کر سکتا۔ اس کے لیے صرف اس کے امام کا قول معتبر ہوگا۔

۳- مساجد بنائی جائیں گی لیکن تبلیغ قرآن وسنت کی نہیں ہوگی --- آج ہزاروں مساجد بنائی جائیں گی لیکن تبلیغ قرآن وسنت کی نہیں ہوگی --- آج ہزاروں مساجد موجود ہیں جن میں اقوال آئمہ کی تعلیم دی جاتی ہے۔ کتاب وسنت مساجد موجود ہیں جن میں اقوال آئمہ کی تعلیم دی جاتی ہے۔ کتاب وسنت

ا۔ اعلام الموقعین ص ۹۹ ج ا

کا وجود علم کے لیے نہیں بلکہ بترک کے لیے پڑھا جاتا ہے۔

۵- یہ بدعت ہے اس سے بچتے رہنا -- اس میں شک نہیں کہ تقلید کا وجود خیر القرون میں نہیں کہ تقلید کا وجود خیر القرون میں نہیں تھا بلکہ یہ چوتھی صدی ہجری میں معرض وجود میں آئی جس کی تحقیق ہم تاریخ تقلید میں کریں گے۔

۲- ان کلمات کو تین مرتبه اس لیے دھرایا گیا کہ سامع ان اُمور سے اچھی طرح
 متنبہ ہو جائے۔

٢-حضرت معاوية بن الى سفيان فرمات يين:

((انه قد بلغنی ان رجالا فیکم یتحدثون باحادیث لیست فی کتاب الله و لا توثر عن رسول الله و فاولئکم جهالکم))(۱)

"مجھے اطلاع ملی ہے کہ تم میں بعض آدی ایسے ہیں جو ایسی باتیں بیان کرتے ہیں جن کا وجود کتاب وسنت میں نہیں۔ یہ جابل ہیں'

جناب معاویدً کی نظر میں علم کتاب وسنت کا نام ہے اس کے علاوہ جو بھی ہے وہ جہالت ہے اور جو اس کی پیروی کرتا ہے وہ جاہل ہے۔

٢ - على بن ابي طالب ال

خلیفهٔ راشدعلی رضی الله عنه فرماتے ہیں:

((ان من الخير كله من عرفه الله دينه وكفى بالمرء جهلا ان لا يعرف دينه))

" مام بھلائیاں یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ کسی کو دین کی معرفت اور شناخت عطادے اور آدی کو یہ جہالت کافی ہے کہ وہ اپنے دین کو نہ پہچان سکے "آپ کے اس إرشاد

ا \_ اعلام الموقعين ص ٥٠ ج ا

پغور کیا جائے تو یہ بات واضح ہو جائے گی جو آ دمی دین کو پہچانتا ہے وہ مقلد نہیں رہ سکتا کیونکہ مقلد کی تعریف ہی یہ ہے کہ اسے معرفت کی حاجت نہیں ہوتی،،

۷-عبد الله بن عمرً

آپ سنت نبوی کے ایسے محب سے کہ سنت کی اتباع میں اپنے باپ کے حکم کی پرواہ بھی نہیں کرتے سے اور اپنے بیٹے سے قطع کلامی کر لیتے سے ۔ جج کے باب میں یہ واقعہ کس قدر مشہور ہے کہ ان سے کسی نے پوچھا۔ کیا جج تہتے جائز ہے؟ تو انہوں نے جواز کا فتوی دیا سائل کہنے لگا۔ تمہارا کا باپ (خلیفہ ، ثانی) تو اس سے منع کرتا ہے اور تم اس کے جواز کا فتوی دیتے ہو۔ اس موقع پر انہوں نے جو جواب دیا وہ مقلدین کوغورو فکر کی دعوت دیتا ہے۔

ذراغور فرمایئے اگر عمر کا حکم حدیث رسول کے مقابلہ میں قبول نہیں کیا جاسکتا تو بعد میں آنے والے آئمہ کی بات کو حدیث کے مقابلے میں کیسے پیش کیا جاسکتا ہے۔ایمان کا تقاضا یمی ہے کہ

سرِ سلیم خم ہے جو مزاج یار میں آئے امام کے قول کو ترک کر کے حدیث پر عمل کرنا چاہیے۔ و ھذا ھو مرادہ۔ حضرت جابر بن زید (رصر (لا) جومشہور تابعی ہیں۔ فرماتے ہیں:

ا۔ ترزی ج ۱۳۲ج ا

مجھے عبد اللہ بن عمر (رمنی لائد عنه) نے فرمایا۔ جابر! تو فقہائے بھرہ سے ہے۔ لوگ

تجھ سے مسائل پوچھتے ہیں۔

((فلا تفت الاقرآن ناطق اوسنة ما ضية فالك ان فعلت

غير دلک هلکت و اهلکت ))(١)

''نُونے کتاب وسنت کے بغیر فتو کی نہ دینا اگر تو نے اس کے علاوہ فتوی دیا تو خود بھی حلاک مرے گا۔''

ہم نے چند معروف اور اکابر صحابہ کے اقوال ذکر کرنے پر اکتفا کیا ہے۔ اگر آثار صحابہ کو قیاس اور تقلید کے ردّ میں بالاستیعاب جمع کیا جائے تو یہ ایک صحیم کتاب بن جائے گی۔

## تردید تقلید تابعین عظام سے

تابعین کا دَور بالا تفاق خیرالقرون کا زمانہ ہے اس دور میں کتاب وسنت پر حق سے عمل ہوتا تھا۔ تقلید کا کہیں وجود بلکہ نام و نشان نہ تھا لیکن اس دور کے اخیر میں چندلوگ ایسے پیدا ہو گئے تھے جنہوں نے اسلام کے اہم ترین مسکوں میں قیاس اور رائے سے کام لینا شروع کر دیا۔ تقدیر جیسے اصولی اور بنیادی مسکلہ میں چہ میگوئیاں شروع ہو چکی تھیں اور مختلف گراہ فرقے جنم لے چکے تھے۔ جس سے اہل اسلام نے بہت سے سیاسی اور فرتبی نقصان اُٹھائے۔ کتاب وسنت سے ہٹ کر رائے اور قیاس کا رواج پڑنے لگا تو اس اثنا میں محد ثین کی مقدیں جماعت نے انتہائی کوشش سے کتاب وسنت کی تعلیم اور اس پڑمل کو جاری و ساری رکھا۔ ان میں چند تابعین

ابه داری ش ۵۳ ج ا

علماء کے اقوال کو ہم قارئین کی نذر کرنا چاہتے ہیں جن سے بخوبی معلوم ہو جائے گا کہ اس دور میں ان مبارک ہستیوں نے کیسے آراء الرّ جال اور قیاس کی بھول بھیلوں سے علیحدہ رہ کر کتاب وسنت کو مشعلِ راہ بنایا۔ رحمهم الله اجمعین

ا-عروه بن زبير (رمه (<sup>لد)</sup>:

خلیفہ اول ابو بکر صدیق کے نواسے اور حواری رسول زبیر بن عوام کے بیٹے علم صدیث کے مسلمہ امام مفتی مدینہ جناب عروہ، بنی اسرائیل کے تورات سے منحرف ہونے کے اسباب بیان فرماتے ہیں۔

ا- ((لم يزل امر بنى اسرائيل مستقيما حتى ادرك فيهم المولدون ابنايا سبايا الامم فاخذوا فيهم بالرأى فاضلو بنى اسرائيل)) (1)

''بنی اسرئیل کا معاملہ اس وقت تک درست رہا جب تک ان میں مولدون (قیدیوں کی اولاد) پیدا نہ ہوئے جنہوں نے (تورات کو چھوڑ کر) قیاس سے کام لیا اور بنی اسرائیل کو گمراہ کر دیا،،

جناب عروہ نے واضح کر دیا کہ جب کوئی قوم اللہ تعالیٰ کی کتاب کو ترک کر کے قیاس پرعمل پیرا ہوتی ہے تو وہ گمراہ ہو جاتی ہے کیونکہ بنی اسرائیل کا معاملہ اس وقت تک درست رہا جب تک ان میں قیاس پرعمل نہیں تھا لیکن جب قیاس پرعمل شروع ہوا تو وہ سیدھے رہتے ہے بھٹک گئے بالکل یہی معاملہ اہل اسلام سے پیش شروع ہوا تو وہ سیدھے رہتے سے بھٹک گئے بالکل یہی معاملہ اہل اسلام سے پیش آیا۔ خیر القرون تک کتاب وسنت کو اصل سمجھا جاتا رہا لیکن جب ان کے بعد والوں اور ایری میں جا بمعناہ

www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

نے اصل کو ترک کر کے قیاں جلی یا استحسان پر عمل کیا تو ان کا تعلق کتاب وسنت سے کمزور ہوتا چلا گیا۔ حتی کہ بعض فقہاء نے قیاس پر ہی اعتاد و اعتکاف کر لیا اور یہ پیشگوئی جو جناب رسول اللہ علی ہے ارشاد فرمائی تھی" کہتم یہود کے نقش قدم پر ضرور چلو گے" پوری ہوئی اور ہی قیاس بعد میں تقلید کا درجہ حاصل کر گیا۔ ہی رہانیت والا نقشہ یہاں تھنچ گیا۔ جس کی مذمت اللہ تعالیٰ نے کتاب کریم میں بدعت کے لفظ کو استعال کر کے فرمائی تھی۔

العاكم والمقايسة فوالذى نفسى بيده لئن اخذتم بالمقايسة لتحللن الحوام ولتحرمن الحلال ولكن ما يبلغكم من حفظ عن اصحاب رسول الله فاحفظوه))(۱)
 من عفظ عن اصحاب رسول الله فاحفظوه))(۱)
 من عفظ عن اصحاب رسول الله فاحفظوه))(۱)
 من عفل عن اصحاب رسول الله فاحفظوه) وطال اور حلال كورام كرو گـ بال تم كو اصحاب رسول سے جو حدیث پنچ تو.
 اس كى (عملًا، صدراً و تبليغاً) حفاظت كرو۔

عردہ نے جو فرمایا بعد والوں نے اسے حرف بحرف محیح کر کے دکھایا۔ جب تقلید پر عمل ہوا تو بہت می حلال چیزیں حرام اور اسی طرح بہت می حرام چیزیں حلال بن گئیں۔ (تفصیل کے لیے فقہ کی کتب کو دیکھا جا سکتا ہے)

۲- مسروق بن اجدع (رمه الله)

جناب عبد الله بن مسعود کے شاگرد خاص اور فقد حنی کے (حنفیوں کے نزدیک) مسلمہ امام مسروق بن اجدع فرماتے ہیں:

ا علام الموقعين ص ٢٢١ ج ا

((لا اقيس شيئًا بشيِّ احاف ان تزل رجلي ))(١)

"میں ایک چیز کو دوسری چیز پر قیاس نہیں کرتا- میں قدم کے ڈ کمانے سے ڈرتا

ہول''

اگر ایسے جلیل القدر امام کو پھل جانے کا خطرہ لائق تھا تو مقلّدین کو بالاولی خطرہ ہونا چاہیے۔ یہ حقیقت ہے کہ جب کتاب و سنت سے اعراض کیا جاتا ہے تو اس وقت گراہی کا خطرہ سر پر منڈلانے لگتا ہے۔

سا - محمد بن سيرين

یہ مشہور تابعی ہیں جن سے بعض اوقات صحابہ کرام بھی خوابوں کی تعبیر دریافت کیا کرتے تھے سلسلۃ السند میں ان کو سلسلۃ الذہبیہ میں شار کیا جاتا ہے۔ فرماتے ہیں:

كانوا يرون انه على طريق ما دام على الاثر (٢)

اں شخص کوصراط متنقیم پر خیال کرتے جب وہ اثر (حدیث وقر آن) پڑعمل کرتا۔

۴- قاضی شریح ت

عالم اسلام کے مشہور قاضی ہیں جن کو جناب عمر رضی اللہ عنہ نے منصبِ قضائت برمقرر کیا تھا وہ فرماتے ہیں:

((ان السّنة سبقت قياسكم فاتبعوه ولا تبتدعوا فانكم لن

تضلوا ما احذتم بالاثر))

"سنت تمہارے قیاس سے پہلے ہی وجود میں آ چکی ہے۔ تم سنت کی

ا۔ ایقاظ مسما کے ایقاظ صما

اتباع کرو اور بدعت کے پیچھے مت بھا گو۔ اگرتم احادیث پرعمل کرو گے تم گراہی سے نے جاؤ گے''

جناب قاضی کی نظر میں احادیث و آثار کے علاوہ قیاس پر عمل کرنا بدعت کی اتباع کرنا ہے، اسی لیے توانہوں نے فرمایا کہ بدعت (قیاس) کوچھوڑ کر آثار پرعمل کرو کیونکہ ہدایت کا سرچشمہ صرف آثار (حدیث) ہیں۔

واضح رہے کہ آثار کا لفظ قیاس کے مقابلہ میں استعال ہوا ہے جو کتاب وسنت دونوں پرمشمل ہے۔

۵- إمام زهري ً

تاجدارِ حدیث، امام المحدّ ثین امام زہری ان مقدس افراد میں سے ایک ہیں جن پر سندِ حدیث کا دارومدار ہے۔ وہ قیاس کے سخت مخالف تھے۔ ایک دفعہ ان کی موجودگی میں قیاس کا ذکر چل نکلا تو انہوں نے فرمایا۔

((ان اليهود والنصاري انما انسلخوا من العلم الذي كان بايديهم

حين اشتقوا الراي واحذوا فيه)) (١)

'' بہود و نصاری نے جب اصل کو ترک کر کے رائے اور قیاس پرعمل کیا وہ علم سے نکل گئے ۔اور (تحریفِ دین جیسے فتوں میں واقع ہو گئے'')

٢- إمام حسن بصري الم

ان كا تقويٰ اور علم وورع ميں جو مقام تھا وہ كى صاحب علم سے مخفی نہيں بلكہ

صوفیاء کرام تو اپنا سلسلۂ سند انہی کے واسطہ اور طریق سے بیان کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں۔

((انها هلك من كان قبلك حين تشعبت السبل وحادوا عن الطريق فتركوا الاثار وقالوا في الدين برائيهم فضلوا واضلوا)) (١)

" پہلے لوگ اس لیے ہلاک ہوئے کہ انہوں نے مختلف رستوں کو اپنایا۔ آثار اور صراطِ متنقیم سے ہٹ کر رائے سے کام لیا خود بھی گراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی کیا''

امام حسن بصری کی نظر میں گراہی کے مندرجہ ذیل اسباب ہیں:

صراط متنقیم کوترک کر کے مختلف رستوں کو اپنانا کیونکہ رستہ ایک ہے تین یا جار نہیں ہو کتے اور وہ صراطِ متنقیم ہے۔ اہل تقلید ایک راستے پر نہیں بلکہ جار مختلف رستوں پر گامزن ہیں۔

آ ٹار کوترک کر دیا جائے اور رائے یا ظن پر بنیاد رکھ لی جائے۔ یہ تو آپ کو معلوم ہو چکا ہے کہ تغلید کا اصل کتاب وسنت سے نہیں بلکہ یہ ایک تیسری چیز ہے جو محض ظن اور خیال سے معرض وجود میں آئی ہے۔

ے- إمام شعبى

مجہدین تابعین میں ان کا شار ہوتا ہے۔ آپ کتاب وسنت پر تمسک کے پابند اور قیاس پرعمل کے سخت کالف تھے۔ فرماتے ہیں۔

ابه أعلام الموقعين ص ٢٦ ج١

١ - ((ان السَّنة لم توضع بالمقابيس))(١)

قیاس کی وجہ ہے احادیث کوترک نہیں کیا جا سکتا۔

٢ - انما هلكتم حين تركتم الآثار واخذتم المقاييس (٢)

'' جبتم احادیث کو حجمور کر قیاس برعمل کرو گے تو ہلاک ہو جاؤ گے''

رائے ہی تقلید کا اصل سبب ہے۔ تقلید اس وقت ہو گی جب رائے برعمل ہو گا۔ جب رائے پر کی بجائے حدیث برعمل ہو گا تو وہ تقلید نہیں ہوگی کیونکہ حدیث امام کی ذاتی رائے نہیں ہوتی اگر مقلدین تقلید کو اس نکتہ نگاہ سے جائز سمجھتے ہیں کہ امام نے فلاں مسلہ حدیث سے بیان کیا ہے تو چھر وہ امام کی تقلید نہیں ۔ بلکہ حدیث کی اتباع ہو گی۔ بہر حال یہ فیصلہ ان حضرات کو کرنا ہے کہ وہ تقلید کے ` دانزہ میں کس طرح شادو آباد رہ سکتے میں۔ اگر ان کے ہاں صحابہ کی تقلید جائز نہیں تو پھر امام <sup>ک</sup>ی ذاتی رائے پر کیسے عمل ہوسکتا ہے جب کہ ذاتی رائے امام شعبی کے نز دیک گمراہی ہے۔

٨-عمر بن عبد العزيز"

خلیفه راشد جو صدافت و عدالت، علم ، فقاہت اور ابتاع سُنّت کے نمونہ تھے، فرماتے ہیں۔

((انه لا رأى لاحد مع سنة سنهارسول الله عُلَيْكُ )) (سم

''سنت کی موجودگی میں کسی کے قول کو قبول نہیں کیا جاسکتا''

جناب عمرٌ کے یہ الفاظ کس قدر واضح میں کہ جب سنت موجود ہوتو پھر سنت پر ا \_ اعلام الموقعين ص ٣ \_ \_ - \_ اعلام الموقعين ص ٢٢ ح ا س س \_ داري مس ٩٥ ج ا عمل کرنا چاہیے مقلّدین کو امام عادل کے اس منصفانہ فیصلہ کو قبول کر لینا چاہیے اور تقلید کو خیر باد کہہ کرسنت پڑمل کرنا چاہیے۔

9 – إمام أوزاعي

((علیک باثار من سلف وان رفضک الناس وایاک واراء الرجال وان زخرفوا لک القول)) (۱)

سخمے آثار کو لازم پکڑنا چاہیے اگر چہ لوگ تخفیے جھوڑ کیوں نہ دیں لوگوں کی

آراء سے بچوخواہ ان میں سونے کی چیک دمک ہو۔

اگر موجودہ معصبین حضرات برا نہ مائیں تو کیا یہ حقیقت نہیں کہ اہل حدیث سے بغض و عداوت کے پہاڑ کھڑے کیے جاتے ہیں۔ حدیث نبوی کی ذرّہ بھر پرواہ نہیں بلکہ اقوال آئمہ کو بڑے حسین انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اہل حدیث سے عداوت اس قدر کہ ان کو اپنی مساجد میں نماز پڑھنے سے روکا جاتا ہے۔ عوام کو ان کی بات سُننے سے روکا جاتا ہے۔ تا کہ کلمہ حق ان کے کانوں میں نہ پڑ جائے جس سے وہ تقلید کے بیٹی کو گلے سے کہیں اتار نہ پھینکیں۔

١٠- ابو وائل شفيق بن سلمه

((ایاک و مجالسه من یقول ارایت ارایت)) (۲)

"م ان کی مجلسوں سے بچو جو یہ کہتے ہیں میرا یہ خیال ہے"

یہ بات مقلّدین پر بعینہ منطبق ہوتی ہے ان کے سامنے جب کوئی مسئلہ پیش

ا - اعلام الموقعين ص ٣ اعلام ٣٠٠ ج ا

ہوتا سے تو ان کا جواب یہی ہوتا ہے کہ فلاں امام کی بیرائے ہے، فلال کا بیر خیال ہے، فلاں امام کا اس پرعمل نہیں، کاش بیلوگ تابعین کے اقوال کو سامنے رکھتے تو الی قباحتوں سے کی جاتے اور دنیائے اسلام میں ارایت (میرا خیال ہے) کے ذریعے نفرت و افتراق کی جو وہاء پھوٹی ہے وہ قطعاً نہ پھوٹتی اور اہل اسلام کو غیر مسلموں کا بیطعنه برداشت نه کرنا پڑتا که اسلام میں سوائے اختلاف کے اور رکھا ہی کیا ہے؟ اگر ہم کتاب وسنت برعمل کرتے اور اس کو ماوی و ملاومنجا سمجھتے تو ہماری راہ ایک ہوتی اور ہم اتحاد واتفاق کی نعمت سے بہرہ ور ہوتے۔ جب تک مسلمان كتاب وسنت كے دامن ميں جاگزيں رہے تو دنيا كى سلطنتيں ان كے سامنے تار عنكبوت كي طرح الوثق ربين ليكن جب آراء الرجال يرعمل شروع ہوا تو وہ حكومتيں جو مسلمانوں کے ہاتھوں زیرہ وزیرہوئی تھیں، ان پر غالب دوبارہ آگئیں اور ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّين كُلِّه ﴾ (اسلام تمام دينول ير غالب موكا) كا نقشه ألث موكرره كيا\_ تقلید سے مسلمانوں کی قوت کی حصّوں میں تقسیم ہوگئی۔ گروہی اختلافات کی وجہ ہے اسلام کو ہرفتم کے مصائب اٹھانا پڑے۔ اگر آج بھی کتاب وسنت پر کما بھے، عمل کیا جَائ تُو ﴿ لِيُظُهِرَهُ عَلَى الدِّينُ كُلِّهِ ﴾ والا منظر دوباره نظر آن لگا-

# رَدِّ تَقْلَيْدِ آئمُه اربعه سے

تابعین کے مبارک وَور میں اگر چہ بعض فتنوں نے سر اٹھالیا تھا یہ وَور ایبا تھا جس کی شہادت رسول اکر م اللہ نے خیر القرون کے الفاظ سے فرما دی تھی۔ اس لیے اس دَور کے فتنے زیادہ تر مخصوص حلقہ تک رہے لیکن بعد کے دَور میں یہ فتنے سلاب کی طرح اُٹد آئے سب سے بڑا فتنہ بدعتی گروہوں کے ظہور کا تھا جن کا مقصد کتاب وسنت سے اعراض اور عقل و قیاس پرعمل کرنا تھا۔ ظاہر ہے یہ فتنہ اسلام کی اساسوں کے بالکل برعکس اور خلاف تھا۔ اس دور میں عقل کو اصل اور نقل ( کتاب و سنت) کو تابع قرار دیا گیا۔ اس بنا پر صفاتِ باری تعالیٰ کا انکار کیا گیا۔ حالانکہ بیہ مسئلہ خیز القرون میں مجھی اختلاف کا باعث نہیں ہوا تھا اور اس قتم کے بہت ہے مسئلے جن كا وجود كتاب وسنت مين نهيس تها اختلاف و جدل كا سبب بن گئے۔عقل وقياس ی دنیا اور غیر اسلامی نظریات کو اسلام میں داخل کرنے کی کوششیں کی گئیں لیکن اللہ تعالی نے اسلام کی حفاظت کے لیے ایک مقدس جماعت کا انتخاب فرمایا جنہوں نے قیاس وعقل کے خرافات سے نجات ولا کرائمت کا تعلّق کتاب وسنت سے جوڑ دیا۔ فرحمهم الله اجمعين آئمه اربعه المقدل جماعت كريل تهد

### ا- امام ابوحنيفه:

امام الفقها ابو حنیفہ فقاہت میں لا ثانی ' تقولے و ورع میں بے مثال حدیث پہ عمل کرنے ' ضیعف حدیث کو قیاس پر مقدم سجھنے والے تھے۔ یہ وہی امام ہیں جن کے بارے میں بہت غلو سے کام لیا گیا ہے۔ ہزاروں مسائل ان کی طرف منسوب کر دیئے گئے جن سے یقیناً وہ بری الذمہ ہیں۔خدا ان پر لاکھوں رحمتیں نازل فرمائے

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

اور آپ کی قبر کومتور فرمائے۔وہ ان مقدس ہستیوں میں ایک تھے جنہوں نے قیاس کو عندالحاجت (مجبوری کے وقت) استعال کیا لیکن حدیث کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑا۔آپ عامل بالحدیث تھے۔ کسی استاذیا امام کی طرف نسبت کو قطعاً پیند نہیں فرماتے تھے۔ تقلیدی جمود کے اس قدر مخالف تھے کہ اپنے فقے ناکے خلاف جب کوئی حدیث یا قولِ صحابی مل جاتا تو فوراً اس پرعمل کر لیتے۔ آپ نے تقلید کی تردید مختلف پیراوں اور مختلف الفاظ سے کی ہے۔ تقلید کے ردمیں آپ سے بہت سے اقوال مروی ہیں جن میں بعض کا ہم اختصار کے ساتھ ذکر کرتے ہیں۔

ا- کی شاگرد نے امام موصوف سے پُو چھا اگر آپ کا فقے اکتاب اللہ یا مئت رسول اللہ کے خلاف ہوتو کیا کرنا چاہیے تو انہوں نے جواباً فرمایا اذاقلت فو لا و کتاب الله یخالفة قال اتر کو قولی لکتاب الله فقیل اذاکان خبر رسول الله صلّی الله علیه وسلّم یخالفه قال اتر کوا قولی لخبر رسول الله صلّی الله علیه یخالفه قال اتر کوا قولی لخبر رسول الله صلّی الله علیه وسلّم فقیل اذاکان قول الصحابة یخالفة قال اتر کو

جب میرا فتوے کتاب الله 'سُنّت رسول یا قول صحابہ کے خلاف ہوتو میرے فتوئے کو چھوڑ دو اور کتاب وسُنّت وقول صحابہ برعمل کرو۔

اقولي لقول الصحابة (١)

۲- اذ قلت قولا یخالف کتاب الله و خبر رسول الله
 فاتر کو اقولی

ا\_المخضر المئو مل ص ٣٨

جب میرا قول کتاب اللہ اور سنت نبوی کے خلاف ہوتو اس کو چھوڑ دو۔

٣- اذاصح الحديث فهو مذهبي: (١)

صیح حدیث ہی میرا ندہب ہے لینی جب بھی صیح حدیث کاعلم ہو جائے تو اسے میرا ندہب سمجھ لینا۔

ر(اذاجاء عن النبيء النبيء فعلى الراس والعين واذاجاء عن التابعين
 اصحاب النبيء في نختار قولهم واذاجاء من التابعين زاحمناهم))(۲)

" صدیث رسول بسر وچشم قبول' اقوال صحابہ میں ہم پیند کر لیں گے۔ تابعین کے اقوال میں ہم مناقشہ کریں گے لینی اگر اقوال صحابہ مختلف ہوئے تو اس قول کو اختیار کریں گے جو حدیث سے زیادہ قریب ہو اور تابعین کے اقوال میں تحقیق کریں گے'

۵- ((ماجاء عن النبي المنطقة فعلى الراس والعين وماجاء عن اصحابه اخترنا وماكان من غير ذلك فنحن رجال وهم رجال))

حدیث سر اور آنکھوں پڑ اسی طرح اقوالِ صحابہ بھی پسندیدہ بیں اور جوان کے بعد والے بیں وہ محض آدی بیں اور ہم بھی آدی بیں (یعنی ان کے اقو ال کو قبول کرنا ہمارے لیے ضروری نہیں)

٧- ((آخذ بكتاب الله فان لم اجد فبسنة رسول الله عَلَيْكُ فان لم اجد في كتاب الله ولا في سنة رسول الله آخذ بقول اصحابه ثم آخذ بقول من شئت منهم وادع قول من شئت المراض ١٥٠ الحقر الله المراض ١٤٠٠ المراض ١٤٠ المراض ١٤٠٠ المراض ١٤٠ المراض ١٤٠٠ المراض ١٤٠ المراض ١٤٠٠ المراض ١٤٠ المراض ١٤٠٠ المراض المراض ١٤٠٠ المراض المراض المراض المراض الم

2- لا يحل لاحد ان ياخذ بقولنا ما لم يعلم من اين اخذناه (٢) كسى ايك ك ك حلال نهيں كه وه جمارے قول پر عمل كرے جب تك وه معلوم نہ كرے كه جم نے بي قول كها سے ليا ہے۔

۸۔ حرام علی من لم یعوف دلیلی ان یفتی بکلامی (۳)
 جوشخص میری دلیل سے واقف نہ ہو اس کے لئے میرے قول پر فتوی
 دینا حرام ہے

ا- مخضر المؤمل ص ۴۱ من عبد العزيز ص ۱۳۵ من عبد العزيز ص ۱۳۵ مسلوحة النهي للالهاني ص ۲۵ مسلوحة النهاد المؤمل الم

9\_ (( ویحک یا یعقوب لا تکتب کل ما تسمع منی فانی قد اری الیوم واتر که غدا و اری الرای غدا او اتر که بعد غد))

اے یعقوب (قاضی ابو یوسف) تجھ پر افسوں تو جو بھی مجھ سے سنے اسے لکھا نہ کر میں آج ایک رائے کو درست مجتھا ہوں تو کل اس کو چھوڑ دیتا ہوں اور کل ایک رائے قائم کرتا ہوں تو پرسوں اسے چھوڑ دیتا ہوں۔

یہ اقوال امام ابو حنیفہ کے ہیں جنہوں نے اپنے فرمودات واقوال میں واضح فرمادیا کہ اگرتم نے میرے پیچھے چلنا ہے تو ان اصولوں کو مشعل راہ اور نور ہدایت بناؤ جن کو میں نے بنایا ہے آپ کے اقوال سے مندرجہ ذیل تصریحات اخذ کی جا عتی ہیں۔

ا۔ کتاب اللہ کا مقام سب سے اعلٰی وار فع ہے اس کیے عمل میں بھی اس کو مقدم رکھنا چاہیے۔

ابعد ازال حدیث رسول صلّی الله علیه وسلم ہے۔اس کی موجودگی میں کسی
 ایک کے فتو ہے اکی ضرورت نہیں۔

سو۔ جب کتاب وسُنت کی دلیل کسی مسلم میں موجود نہ ہوتو پھر آ فار صحابہ پر عمل کرنا چاہیے۔ تابعین اور جمہدین کے اقوال کوعزم بالجزم سے قبول نہیں کرنا چاہیے۔ اور بلا دلیل کسی کے قول پرعمل نہیں کرنا چاہیے۔ اور بلا دلیل کسی کے قول پرعمل نہیں کرنا چاہیے۔

یہ وہ سنہری اصول ہیں جن پرتمام علما ء کا اجماع ہے اور یہی اصول تقلید کی بخے
کی کے لیے کافی ہیں۔ آپ امام موصوف کے ان الفاظ پرغور فرمائیں کہ مجتهدین
کے اقوال میں جس کو چاہوں قبول کروں جس کو چاہوں رد کر دوں، یہ تقلید شخص کے

ا۔ تاریخ ابن معین ص ۲۰۷ ج۲

لیے ایٹم بم کی حیثیت رکھتے ہیں کیونکہ تقلید شخصی میں فردِ واحد کو معیار تسلیم کیا جاتا ہے۔ جب کہ اس فر مان میں فرد واحد کو معیار تسلیم نہیں کیا گیا بلکہ اس کی نفی کی گئی ہے۔

ان تمام فرمودات وارشادات سے مقلّدین کوسبق حاصل کرنا چاہیے کہ وہ تقلید شخص جیسے فعل کا ارتکاب کرکے اپنے امام کی کس قدر مخالفت کر رہے ہیں حالانکہ امام کے متعلق ان کی رائے یہ ہے۔

فلعنة ربنا اعداد رمل على من رد قول ابي حنيفه (١)

اس شخص پر ہمارے رب کی ریت کے ذرّوں کے برابرلعنتیں ہوں جو امام ابو حنیفہ کے قول کورد کر دیتا ہے۔

افسوس کہ مقلّدین بیشعرتو پڑھتے ہیں لیکن ان کا اس پرخودعمل نہیں اگر وہ امام صاحب کے مذکورہ اقوال کو سامنے رکھیں تو تقلید کے ظلمات سے چ جائیں ورنہ کہیں ایسا نہ ہو کہ دوسروں پرلعنتیں جیجتے جیجتے خود اس کے مصداق بن جائیں۔

#### ۲-امام مالك

امام دارالہجر ہ امام مالک جو کلمہ حق کہنے میں بے نظیر تھے۔ آپ سند حدیث میں سلسلہ الذہب کی لای کے بکتا موتی تھے۔ ردّ بدعت میں با کمال اور عمل بالحدیث میں اپنی مثال آپ تھے۔ تقلید کے اولین دیمن تھے۔امام قعبنی جو بہت بڑے محدّ ث اور فقیہہ تھے۔ امام مالک کے پاس جاتے ہیں اور امام موصوف نزع کی حالت میں تھے اور رو رہے تھے۔امام کی حالت کو دیکھ کر پوچھتے ہیں آپ کیوں رو رہے ہیں؟ امام مالک فرماتے ہیں میں کیوں نہ روؤں اور مجھ سے زیادہ آنسو بہانے کا حقدار

ار ورمختارص ۵

((والله لو رددت انی ضربت بکل مسئلة افتیت فیها بالرأی سوطاً و قد کانت لی السعة فیما سبقت الیه ولیتنی لَمُ اُفُتِ بالرأی)) (۱)

واللہ میں پند کرتا ہوں کہ مجھے ہراس فتوی کے بدلہ میں جو میں اپنی رائے سے دیا ہے مجھے ایک ایک کوڑا مارا جاتا ..... کاش کہ میں رائے سے فتو کی نہ دیتا۔ یہ بیں وہ امام جن کی وفات کے تقریباً اڑھائی سوسال بعد مذہب جاری کر دیا گیااور آپ کی طرف ایسے مسائل منسوب کر دیئے گئے جو آپ کی علمی منزلت اور رفعت کے بالکل منافی بیں۔ مُعمہ اور ایتانِ دُبر جیسے فتیج مسائل کے جواز کا انتساب کیا گیا۔ حالانکہ مؤطامیں ان کا موقف اس کے بالکل برعکس اور خلاف معلوم ہوتا ہے۔

۲- ((انما انا بشر اخطى واصيب فانظروافى رائى فكل ما وافق الكتاب و السنة فخذوا به وما لم يوافق الكتاب فاتركوه))(۲)

"میں بشر ہوں، مجھ سے غلطی اور درسی دونوں کا احتال ہے۔ میری ہر ایک بات کی تحقیق کیا کرو جو کتاب وسنت کے موافق ہواس پرعمل کرلیا کرو، جو مخالف ہواہے رد کر دیا کرؤ"

تقلید کے خلاف کس قدر سخت الفاظ ہیں کہ ((میری بات کی تحقیق کیا کرو)) جب کہ تقلید میں تحقیق جائز نہیں۔ پھر میرا قول اس وقت قبول ہوگا جب وہ کتاب و

ا علام الموقعين ص ٢٣ ج ا ٢ - الاحكام ص ٢٩١ ج٦

سنت کے موافق ہو گا ورنہ وہ ترک کر دیا جائے گا۔ جب ایسے قول پڑعمل درست ہے جو کتاب و سنت کے موافق ہو تو پھر وہ قول پڑعل نہیں بلکہ کتاب و سنت پڑعمل ہو گا۔

لیکن قربان جائے کہ بعض حضرات نے امام کے اس قول سے تقلید کا جواز کا خواز کا خواز کا خواز کا خواز کا خواز کا خوان کا خواز کا خوان کا خواز کا خوان کا جازت دی ہے نہ کہ قول کے ترک کرنے کی مید بات عجیب معلوم ہوتی ہے کہ شاید استدلال کرنے والا تقلید کے مفہوم سے غافل ہے یا تقلید نے اسے علمی بینائی سے محروم کر دیا ہے۔ امام صاحب فرماتے ہیں:

((میری بات کو کتاب و سنت کی کسوٹی پر پرکھو، اگر اس کسوٹی پر میری بات کھری ثابت ہو جائے تو اسے قبول کرو))۔

گویا کہ امام صاحب کے قول کو قبول نہیں کرنا --- بلکہ کتاب و سنت کی اتباع کرنا ہے۔ اگر مقلدین کو ذرہ بھرعلمی امانت کا خیال ہوتا تو ندکورہ بات کہنے کی جرات نہ کرتے۔ اس لیے کہ تقلید میں طلب دلیل اور تحقیق سرے سے موجود نہیں ہوتی قارئین حضرات! غور فرما ہے کہ امام صاحب اپنے فتوی بالرّ ای کی مذّ مت فرما رہے ہیں لیکن سے حضرات امام صاحب کے قول کو غلط رنگ دے کر غلط مقصد حاصل کرنا جا ہے ہیں۔ اعاذنا اللّٰه من ذلیک

(قال لابن هرمز لا تمسك على شئ فيما سمعت منى من هذا الرأى))(١)

''ابن هرمز! میری رائے بیمل نه کرنا۔

 $\gamma$  ((ليس من احد الا يؤخذ من قوله ويترك الا النبي  $\frac{d^{1/2}}{d^{1/2}}$  (٢)

ا اعلام الموقعين ص ١٢٠ ج ١ ٢ - ١١ حكام ص ١٣٥

'' رسول الشيايية كے علاوہ تمام كے كلام كورة كيا جاسكتا ہے''

امام صاحب کی نگاہ میں اگر کسی شخص کی بات بغیر سویے سمجھے قبول کی جا سکتی ہے۔ تو وہ صرف رسول اکرم عظیمہ کی شخصیت ہے۔ کیونکہ آپ کے فرمان میں خطاو غلطی کا وہم و گمان نہیں ہوسکتا اس لیے کہ آپ کی عصمت کا ذمہ خود اللہ تعالی نے لیا ہے۔ اور کسی کے متعلق کوئی حق الیقین دعویٰ نہیں کرسکتا کہ فلاں شخص غلطی ہے متر اومحفوظ ہے۔امام فرماتے ہیں۔

((ان نظن الاطناً وما نحن بمستيقنين))

" ہم جو کہتے ہیں ظن سے کہتے ہیں اس پر یقین نہیں ہوتا"

دین کی بنیادظن برنہیں بلکہ یقین پر ہے اور نہ ہی ہم ظن کی اتباع کرنے کے مكلّف بين اور نه بي بمين ال كا حكم ديا كيا بـ-((ان الظن لا يغني من الحق

''ظن حق سے کچھ کفایت نہیں کرتا''

یقین و اعتاد صرف کتاب الله اور سنت رسول پر ہوسکتا ہے اس کے مابعد جو م الکامخلف ہے۔

٣-امام شافعيٌّ

امام محمد بن ادريس شافعي تفسير ميں حجّت ، حديث ميں كامل، لغت ميں دليل، علوم کے بحر بے کنار احکام میں مجتہد، فن مناظرہ کے امام مُنکرین حدیث کے لے سیف ب نیام قیاس کے دشمن کامل الحجة ، واضح المنج ، صافی المسلک وحب رسول ، امام الهدي اور قائد الاتقیاء تھے ، فرماتے ہیں۔ ۱- اذاصح الحدیث فهو مذهبی. واذا رایتم کلامی یخالف الحدیث فاعملوا بالحدیث واضربوا بکلامی الحائط))(۱)
 دصیح حدیث میرا ند ب ب جب میرے کلام کو حدیث کے خلاف پاؤ
 تو اس کو دیوار کے ساتھ مار دو اور حدیث پر عمل کرؤ'

۲- ((نیز فرماتے بیں: اجمع المسلون علیٰ ان من استبانت له سنة رسول الله ﷺ لم یحل له ان یدعها بقول احد))(۲)

"ثمّام مسلمانوں کا متفقہ فیصلہ ہے کہ جب سنّت کاعلم ہو جائے تو اس
کے لیے طال نہیں کہ وہ اس سنت کو کسی کے قول کی وجہ سے شرک

امام شافعی ؓ نے اس اجماع کا دعوی اس دور میں فرمایا تھا جب علم کے دریا بہہ رہے تھے۔ محدثین رات دن احادیث کے جمع اور ان کی تحقیق و تمحیص میں مصروف تھے۔ اسلامی علوم کا جتنا کام اس دور میں ہوا نہ پہلے ہوا تھا نہ بعد میں اور شاید نہ بھی ہوگا اور آئے دن صحح احادیث کے بارے میں معلومات ہو رہی تھیں تو اس دور میں امام موصوف فرماتے ہیں کہ جب سنت کاعلم ہو جائے تو اس کو راوعمل بناؤ۔ کاش کہ مقلدین حضرات امام موصوف کے اس فرمان پرعمل کرکے اُمت کو اُلجھنوں اور آویز شوں سے بچا لیتے۔

س- امام شاہ ولی اللہ " فرماتے ہیں:

((فقد صحعن الشافعي انه نهي عن تقليده وعن تقليد غيره)) (٣)

ا- عقد الجيد ص ١٢٢ م- الخضر المول ص ٣٥ م- عقد الجيد ص ١٢٢ و المختصر الأمل ص ٣٣٠

''امام شافعی سے یہ ثابت ہے کہ انہوں نے اپنی اور غیر کی تقلید سے منع کیا ہے''

معلوم نہیں تقلید کے جواز پراجماع کا دعویٰ کرنے والوں کو امام صاحب کا یہ قول کیوں نظر نہیں آیا۔ اگر آیا ہے تو اپ مفاد کے خلاف سمجھتے ہوئے اس پر کان نہیں دھرا اور اسے نظر انداز کر دیا ہے۔ اگر اسے قبول کر لیتے تو آج دنیا میں تقلید کا کہیں نام ونشان نہ ہوتا۔

٣- ((اذا وجدتم في كتابي حلاف رسول الله الله فقولوابسنة ودعوا ما قُلت))(١)

"جب بھی تم میری کتاب میں رسول الله علیہ کی مخالفت پاؤ تو اسے چھوڑ کر سنت برعمل کرؤ

مقلدین کی آئمہ سے عقیدت کا تو تب پتہ چلے گا جب وہ خلاف سنت مسائل کوچھوڑ کرسنت نبویہ پر عمل کریں گے۔ اگر وہ ایبا کریں گے تو پھر تو مقلد ہوئے اگر ایبا نہیں کریں گے تو پھر ان کو مقلد ہوئے اگر ایبا نہیں کریں گے تو پھر ان کو مقلدین کی صف میں کھڑا ہونے کا حق حاصل نہیں۔ تقلید کا یہ مفہوم نہیں کہ من بھاتی با توں کو منظور کر لیا اور دوسری با توں کی طرف دھیان ہی نہ دیا۔ کوئی مقلد امام صاحب کے اس قول پر عمل کر کے خود کو مقلد تھہرا سکتا ہے یا پھر امام کی مخالفت کر کے خود کو غیر مقلد کہلوانے کو پہند کرتا ہے؟

آج تک کسی مقلد نے ان اقوال پر عمل نہیں کیا اً لرعمل کرتے تو یہ متبعینِ سُنت ہوتے اور تقلید کا پٹہ ان کے گلے سے بھی کا اُنر چکا ہوتا۔ ہم تو حیران ہیں کہ ایک

ا لمخضر المؤمل ص ٣٥

شخص امام کی مخالفت بھی کرتا ہے اور خود کو پھر اس امام کا مقلد بھی تھہرا تا ہے۔ بید ناممکن ہے کہ تقلید بھی ہو اور امام کی نافر مانی بھی۔ بہر حال پیہ مقلّدین نے فیصله کرنا ہے کہ وہ خود کوکس زمرہ میں رکھنا جاہتے ہیں؟

 ۵ ((كل ما قلت وكان رسول الله عَلَيْنَا حلاف قولى مما يصح فحديث النّبي عَلَيْكُ اولي بالقبول ولا تقلدوني))(١) "اگر حدیث کے خلاف میرا قول آ جائے تو میرے قول کو چھوڑ کر حدیث برعمل کرو کیونکہ حدیث برعمل کرنا بہت ہی بہتر ہے اور نہ ہی ميري تقليد كرو''

٢- ((كل مسئلة تكلمت خلافه فانا راجع في حياتي وبعد مماتی)(۲)

"میرا جوفتوی حدیث کے خلاف ہو اگر مجھے میری زندگی میں علم ہو جائے تو میں اس سے رجوع کرنے والا ہوں اگر (کسی کو) میری موت کے بعد پہ چل جائے تب بھی اس سے رجوع کرنے والا ہول''

 (من تبع سنة رسول الله عُلَيْثُة وافقته ومن خالف فتركها خالفته)) (۳)

''جو سنت کی پیروی کرتا ہے میں اس کے ساتھ ہوں اور جو اس کے خلاف ہو، میں اس کا مخالف ہوں''

#### ۸- امام شافعی کا اعلان حق:

((قال احمد بن حنبل اعلموني بالحديث الصحيح ا حلية الاولياء ص ١٠٠ج ٩ ٢ ألختصر المؤمل ص ٣٥ ٣ المختصر ص ٣٦

أَصِرُ اليه)) (1)

''انہوں نے احمد بن حنبلؓ سے فرمایا اگر تمہیں صحیح حدیث کا عِلم ہو جائے تو مجھے بھی تادینا تا کہ میں اس پڑمل کروں۔

9 - ((وقال ايضا: اذا صج الحديث عن رسول الله عَلَيْكُ فقولوا حتى اذهب اليه))

''جب صحیح حدیث ہوتو مجھےمعلوم کرا دینا تا کہ میں اس پرعمل کرسکوں''

۱۰ امام موصوف سے کسی نے دریافت کیا کہ فلاں حدیث کے بارے میں تہاری
 کیا رائے ہے یعنی اس برعمل کرنا چاہیے یا کہ نہیں تو انہوں نے فرمایا۔

"کیا میں بیوتوف یا دیوانہ ہوں یا عیسائی اور مشرکوں سے محبت رکھتا ہوں کہ حدیث کے مقابلہ میں کوئی الگ رائے قائم کردں۔ سُن لو، حدیث پر میرا ایمان ہے۔ میں اس پر عمل کرتا ہوں۔ اور ہر مسلمان کی یہی شان ہے کہ وہ حدیث برعمل کرے۔

مامام صاحب کے اس کلام سے معلوم ہو گیا کہ جو اشخاص حدیث کی موجودگ میں رائے پرعمل کرتے ہیں وہ دیوانے اور پاگل ہیں اور دوسرے لفظوں میں وہ اسلام سے محبت نہیں رکھتے۔

''لوگوتم اس بات پر گواہ رہو کہ میں اپنے قول کو چھوڑ کر حدیث کی طرف رجوع کرنے والا ہوں اگر چہ میں قبر میں بوسیدہ بھی کیوں نہ ہو جاؤں''

ا الخقرالمول ص ٣١ ٢ الخقرص ٣٤

۱۲ - ((اذا صح الحديث عن رسول الله عُلَيْكُ فقلت قولا فانا راجع عن قولى واقول بذلك.)(۱)

جب رسول الله عليلية كى حديث صحيح ہو اور ميرا قول اس كے خلاف ہوتو ميں ايخ قول سے رجوع كرتا ہواور حديث يرعمل كرتا ہول۔

امام صاحب کے اس قول پر ذراغور فرمایئے کہ امام صاحب کتنے جلی اور واضح الفاظ میں فرما رہے ہیں کہ میرا اصل مذہب حدیث پرعمل کرنا ہے آگر میں نے کوئی فتویٰ حدیث کے خلاف دے دیا ہو اور تہمیں اس کاعلم میری موت کے بعد ہو تب بھی اس حدیث کومیرا مذہب سمجھنا اور میرے قول کو قابل عمل نہ سمجھنا۔

مقلّدین ذرہ جرائت و جمارت سے کام لے کر امام صاحب کے اس قول کی روثنی میں اپنی کتب کا جائزہ لیں اور ان میں جو خلاف حدیث مواد ہے اس کو باہر نکال پھینکیں تاکہ امام صاحب کی رُوح کو بھی راحت نصیب ہو اور وہ بھی متبعین (اہل حدیث) کی صف میں شامل ہو سکیں۔

## امام احمه بن حنبل ً

امام الل سنت قاطع بدعت ، محى الاسلام، الامام الاوثق الثبت الحافظ احمد بن حنبارٌ فرماتے ہیں:

- ا ((لاتقلدونى و لاتقلدوا فلاناً و حذوا من حيث احذوا)) (٢)
  "" تم نه ميرى تقليد كرواور نه كى اور عالم كى تم علم كو وبال سے سيكھو جبال
  سے انہوں (علاء) نے سيكھا''
- ٢- ((لا تقلد دينك احدًا من هوالاءِ ما جاء عن النبي عَلَيْكُ اللهِ الاولياء م ١٠٠٥ م ١٠٠٠ الله الاولياء م ١٠٠٠ م ١٠٠ م ١٠٠٠ م ١٠

واصحابه فحذبه ثم التابعين))

''وین میں کسی ایک کی تقلید نہ کر جو رسول الٹھائیں یا صحابہ سے ہے اس برعمل کر تابعین کے بارے میں تجھے اختیار ہے''

س- (الاتقلدوني والاتقلدن مالكاً والاغيره وخذوا الاحكام من حيث اخذوا من الكتاب والسنة) (۱)

(لا تقلدونى ولا تقلدن مالكاً ولا الاوزاعى ولاالنخعى ولاغيرهم وخذالاحكام من حيث اخذوا من الكتاب والسنة)

'' تم نه میری ، نه ما لک نه اوزاعی نه نخعی اورنه کسی ایک کی تقلید کرو بلکه کتاب وسنت پرعمل کرو''

ہم نے ان آئمہ کرام کے اقوال پیش کیے ہیں جن کے نام پر آج مذہب جاری ہیں۔ یہ آئمہ اِن مذہبی نسبتیں چوشی جاری ہیں۔ یہ آئمہ اِن مذہبی نسبتوں سے بقیناً بری ہیں اس لیے یہ نسبتیں چوشی صدی ہجری میں پیدا اور دسویں گیارہویں صدی میں ان کوعروج عاصل ہوا۔ ان آئمہ کرام نے تو کتاب وسنت پر عمل کرنے کی وصائے فرما کر اپنا حق اداکر دیا۔ قیامت کے دن جہال دیگر معا ملات کا حماب ہوگا بقیناً تقلید کے بارے میں بھی ضرور پوچھا جائے گالیکن بیائمہ کرام اس وقت اپنا عذر مقبول پیش کریں گے کہ اے اللہ! ہم نے تو ان کوتقلید سے ایک دفعہ نہیں بلکہ متعدد بار مختلف الفاظ میں منع کیا تھا اور ہم نے ان کو قرآن وحدیث پر عمل کرنے کی وصیتیں کی تھی۔ ہماری زندگی میں اور ہم نے ان کو قرآن وحدیث پر عمل کرنے کی وصیتیں کی تھی۔ ہماری زندگی میں

ا عقد الجد ص ۱۲۳ عد الجيد ص ۱۳۸

جب ہمیں تیرے حبیب کی حدیث کاعلم ہو جاتا، ہم اس پر فوراً عمل کر لیتے اور اپنے ذاتی فقو وَل کو حرف غلط کی طرح ذہنوں سے باہر نکال بھینکتے۔ اے اللہ! بعد والوں نے ہمارے ناموں سے جوسلوک روا رکھا اس میں ہمارا قصور کیا؟ اور ان کا عذر اس آیت سے مختلف نہ ہوگا۔

## ﴿ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيْبَ عَلَيْهِم ﴾ (١)

اے اللہ! ہماری تقلید کرنے والے خود اس کے ذمہ دار ہیں۔ جب تک ہم
زندہ رہے ہم تو ان کو کتاب وسنت کی دعوت دیتے رہے لیکن جب تو نے ہمیں اپنے
پاس بلا لیا تو تو ہی ان کا نگہبان تھا۔ ہمیں کیا علم کہ اُنہوں نے ہمارے بعد کیا کچھ
کیا؟ تو مقلدین عدالت میں کھڑے یہ پُکار رہے ہوں گے۔

﴿ يَا لَيُتَنِى اتَّخَذُتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴾ (٢) " كَاش كه مِين سنتِ رسول " يرمل كرتا ، وتا!!"

## تقليد اورآئمه عظام

آئمہ اربعہ جن کے نداہب تمام مقلدین کے نزدیک حق ہیں ، ان کے روتقلید میں اقوال پیش کرنے کے بعد مزید آئمہ عظام، مجتبدین اور محدثین کرام کے اقوال پیش کرنے کی ضرورت تونہ تھی لیکن ہم سینکڑوں میں چند بزرگانِ دین کے اقوال محض اس خاطر پیش کررہے ہیں تا کہ قارئین حضرات اس بات سے با خبر ہوں کہ تقلید کے اجماع کاجو دعویٰ کیا جارہا ہے وہ کس قدر حقیقت اور صداقت پر مبنی ہے اور اس دعویٰ کی بھی حقیقت معلوم ہوجائے کہ اگر تقلید جائز نہ ہوتی تو بڑے بوے آئمہ مقلد

ا\_سورة المائده ١١٤ ٢٠ سورة الفرقان ١٢

كيوں ہوتے، وبالله التوفيق۔

ا- امام زڤرٌ:

موصوف امام ابوحنیفہ کے شاگرد رشید اور آپ کے فیض یافتہ تھے وہ بالکل اپنے استاذ گرامی کے مسلک کے کمطابق فرماتے ہیں۔

((انّما ناخذ بالراى اذالم نجد الاثرفاذا جاء الاثر تركنا الراى وعملنا بالاثر))(١)

"ہم رائے پر اس وقت عمل کرتے ہیں جب ہمیں حدیث نہیں ملتی جب وہ مل جائے تو ہم رائے کو چھوڑ کر اثر (حدیث) پرعمل کرتے ہیں' امام موصوف کی امامت میں کسی حفی کو شک نہیں ہوسکتا بلکہ وہ حفی ندہب کے

بانیوں میں ایک تھے جن کی وجہ سے حنفی مسلک پھیلا۔ وہ کس قدر واضح کر رہے ہیں کہ قیاس اور رائے پر اس وقت عمل کرنا چاہیے۔ جب حدیث نہ ملے اور اگر مل جائے تو اس کو اوڑھنا اور مجھونا بنانا چاہیے۔

### ۲- امام طحاويُّ:

امام طحادیؓ کا احناف میں جو مقام ہے وہ کسی اہل علم سے پوشیدہ نہیں۔ یہ حفی مذہب میں متعصب اور متشدد سمجھے جاتے ہیں۔ اس کے باوجود وہ تقلید کے بارے میں اپنی رائے کا اظہار ان الفاظ سے فرماتے ہیں۔

((او كل ماقال به ابوحنيفه اقول به وهل يقلد الاعصبي اوغبي)) (۱) در اين نهيس موسكتا كه ميس ابو صنيفة ك تمام اقوال كو قبول كرلول، تقليد تو

ا ليان الميز ان ص ١٠٦٠ ايقاظ ص ٢٠ ايقاظ ص ٥٢

متعصب اور بیوقوف کا کام ہے'

٣- امام ابو پوسف.

امام ابو یُوسف کا مقام فقہ حنفی میں امام ابوصنیفہ کے بعد سب سے بڑھ کر ہے۔
ان کی وجہ سے حنفی فد مہب سرکار کی گود کی زینت بنا۔ کتب فقہ میں ان کے ان گنت فقے موجود ہیں جن کو حفی حضرات واجبُ العمل گردانتے ہیں۔ انہی فتووَں میں ان کا ایک بیہ جوفتو کی بھی ملاحظ فرمائیے۔

((انه لا يحل لاحد ان يفتى بقولنا مالم يعلم من اين قلنا)) (٢)
د يكى كو جائز نهيس كه وه بغير دليل كه مارے قول يرفتو كى دے "

ا مام موصوف کا مقصد یہ تھا کہ صرف ہمارے قول کو فتو کا کی بنیاد نہ بنا لیا جائے بلکہ دیکھاجائے کہ ہم نے جو فتو کا دیا ہے اس کا اصل کہاں ہے؟ اگر وہ کتاب وسنت کے موافق ہوتو اس پر فتو کا دے دیا جائے۔ محوزین حضرات کہتے ہیں قاضی ابو یوسف کے کلام کا یہ مفہوم ہے کہ جب تک علم نہ ہو کہ موصوف کا فتو کا کس کتاب میں ہے تو فتو کی دینا جائز نہیں۔ اگر مجوزین حضرات کے مفہوم کو لیا جائے تو ظاہری عبارت کے موافق بھی نہیں کہ میرے قول پر بغیر معلوم کے کہ یہ کس کتاب میں ہے فتو کی دینا جائز نہیں تو جب بھی یہ حضرات اپنے مقصد کے کہ یہ کس کتاب میں ہو فتو کی دینا جائز نہیں تو جب بھی یہ حضرات اپنے مقصد میں کامیاب ہوتے نظر نہیں آتے وہ اس لیے کہ کتب فقہ کی تدوین جو ان سیکئ بیں۔ بس بعد میں ہوئی اور ان میں ان کے فتوے بغیر سند کے لکھ دیئے گئے ہیں۔ بس بعد میں ہوئی اور ان میں ان کے فتوے بغیر سند کے لکھ دیئے گئے ہیں۔ جب تک ان فتو کا کی سند موجود نہ ہو اس وقت تک کی کو جائز نہیں کہ وہ یہ کہہ کرفتو کی دے کہ یہ امام ابویوسف کا قول ہے۔

۱- طریق محمدی ۹۳

متاخرین کی کتب فقد میں آئمہ کرام کے جس قدر ارشادات یا فتوے موجود ہیں وہ سب بے سند اور بغیر دلیل کے ہیں امام موصوف کے ندکورہ قول کی بنا پر کسی مفتی کو یہ روا اور جائز نہیں کہ وہ ان کے نام کسی مسئلہ کومنسوب کرے اگر وہ ایسا بغیر دلیل کے کرے گا تو وہ مفتری ہوگا اور افتراء اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول ومنظور نہیں کیونکہ یہ جھوٹ ہوتا ہے اور کاذب کی بات پر اعتبار نہیں ہوتا۔

**#121** 

پھر موصوف کے اس قول میں لطف کی بات یہ ہے کہ انہوں نے مسائل یافتو ہے میں تحقیق کو لازم قرار دیا ہے تو جب کسی مسئلہ میں تحقیق کی جائے گی تو تقلید نہیں رہے گی کیونکہ تحقیق اور تقلید آپس میں متضاد اور مخالف ہیں۔

#### س-علامہ عابد سندھی حنفی فرماتے ہیں:

((وجوب تقليد مجتهد لاحجة عليه لامن جهة الشريعة

والامن جهة العقل)) (١)

'دکسی ایک مجہد کی تقلید نہ شریعت میں واجب ہے اور نہ ہی عقل اس کو ستایم کرتی ہے''

یہ وہ حفی بزرگ ہیں جوعلوم وفنون کے ماہر تھے۔ انہوں نے کتنے واضح الفاظ میں فرما دیا کہ تقلید کا نہ شرعی ثبوت ہے اور نہ عقلی ۔ یہ حقیقت ہے کہ تقلید کا شرع ہے۔ تو اس لیے تعلق نہیں کہ اس میں اتم کی جہالت ہوتی ہے اور دین جہالت کوختم کرنے کے لیے آیا ہے۔ عقل تقلید کے جائز ہونے کو اس لیے تعلیم نہیں کرتی کہ اس میں بلادلیل کسی کو امام بنالیا جاتا ہے۔ عقل روثن دماغی کا نام ہے جوعلم چاہتی ہے۔ میں بلادلیل کسی کو امام بنالیا جاتا ہے۔ عقل روثن دماغی کا نام ہے جوعلم چاہتی ہے۔

ا- عين العلم منقول از معيار الحق ص ١٣٣١

اور تقلید میں تاریکی ہوتی ہے جو علم کی روشیٰ کے بالکل مخالف اور اُلٹ ہے۔ اس اعتبار سے علامہ سندھی کا فیصلہ بالکل حقیقت پر مبنی ہے۔

> الہٰی دے اثر ایسا میری بیتابی دل میں چلے آئیں کلیجہ تھام کر وہ میری محفل میں

۵-ملاعلی قاری شارح مشکوة وفقه اکبر فرماتے ہیں:

((ومن العلوم ان الله سبحانه وتعالى ماكلف احداً ان يكون حنفياً اوما لكياً اوشافعياً اوحنبلياً بل كلفهم ان يعملوا بالكتاب والسنة ان كانوا علماء اويقلدوا العلماء وان كانوا جهلاء))(١)

"یہ بات حق ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی شخص کو حنی ، مالکی، شافعی اور حنبلی بنے کا مکلّف نہیں بنایا۔ بلکہ تمام پر کتاب وسنت پر عمل کرنا واجب ہے خواہ وہ عالم ہو یا مقلد ہوں یا جاہل ہوں۔

## مجددالف ثانيُّ:

مجدد الف ٹائی کی ذات بابرکات کسی تعارف کی مختاج نہیں، برصغیر کا بچہ بچہ آپ کا مجدد ہونا تعلیم کرتا ہے۔ آپ نے جمود و تقلید کے دور میں آنکھ کھولی جب کتاب وسنت کو پس پُشت ڈال کر ایک نے تقلیدی ندہب کا آغاز کیا جارہا تھا۔ آپ نے اس تقلیدی فدہب سے فکر کی اور اسے پاش پاش کر کے رکھ دیا۔ آپ اتباع سنت میں با کمال تھے اور ہر فعل میں سنت کا دامن ہاتھ سے چھوٹے نہیں دیتے تھے۔

ا- معيار الحق ص ١٣٣

سنت نبوی برمل کرنے کی تاکید فرماتے ہیں۔

"اے فرزند! روزِ قیامت کام آنے والی چیز اتباع رسول ہے۔ صوفیاء کے حال وجد، علوم معارف رموز اور ارشادات اگر اس متابعت اور اتباع کے موافق ہوں تو بہت بہتر، ورنہ سراسرخرانی اورعتاب ربانی کا سرماییه بین' (۱)

مزید فرماتے ہیں:

اگراحیاناً از پیرامرے خلاف شریعت ظاہر شود، مرید درآں امرتقلید پیرنه نکند (۲) اگر مرید کوکسی وقت بھی پیر کا فتو ہے خلاف شریعت معلوم ہوجائے تو پھر اس معاملہ میں وہ پیر (امام) کی تقلید نہ کرے۔

### ۷- شاه ولی اللَّهُ:

امام الہندجن کے ذریعے اللہ جل شانه، نے سرزمین مند میں کتاب وسنت کی سمع روشن کی۔ آپ نے تقلید جمود اور تعصب کے خلاف طویل قلمی و صنیفی جہاد کیا جس کی مثال امام ابن تیمیہ اور ابن القیم کے بعد کسی اور سے نہیں ملتی۔ آپ نے تقلید کے جواز وعدم جواز برسیر حاصل بحثیں کی ہیں جن میں ایک می سے۔ ((لم نومن لفقيهِ ايّاكان انه اوحى الله اليه وفرض علينا طاعته وانه معصوم فان اقتدينا بواحد منهم فذالك لعلمنا بانه عالم بكتاب الله وسنة رسوله فلايخلوقوله اماان يكون من صريح الكتاب والسنة اومستبطأ عنهما بنحومن الاستباط وعرف بالقرائن ان الحكم في صورة ما منوط بعلة كذاواطمئن قلبه بتلك المعرفة فقاس ا علاء ہند كاشاندار ماضى ١١٥ ج ١١ حقد الجيد ص ١٤مترجم غير المنصوص فكانه يقول ظننت ان رسول الله عُلَيْ قال كلما وجدت هذه العلة فالحكم ثمة هذا المقيس مندرج في هذا العموم فهذا ايضا معزى الى النبي عُلَيْكُ ولكن في طريقة ظنون ولو لاذلك لما قلد مومن بمجتهد قال بلغنا حديث من الرسول المعصوم الذي فرض الله علينا طاعته بسند صالح يدل على خلاف مذهبه و تركنا حديثه واتبعنا ذلك التحمين فمن اظلم منا وما علرنا يَوم يقوم الناس لرب العالمين.

"ہم کسی ایک فقیہہ برایمان نہیں رکھتے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی طرف وہی کی ہے اور اں کی اطاعت ہم برفرض کی ہے اور میر کہ وہ غلطی سے پاک ہے۔ اگر ہم کسی فقیہہ كى اطاعت ال وجد سے كريل كه جمارے علم ميں وہ كتاب وسنت كا عالم بوتيد اطاعت اس بات سے خالی نہ ہوگی۔ کہ فقیہہ کا فتویٰ صریحاً کتاب وسُنت سے ہے۔ یا پھرال نے ان دونوں سے استبلاکیا ہے یا اس نے تھم کو قرآئن سے معلم کیا ہے کہ اس کا بی محم فلال صورت میں فلال وجدے ہے اور اس کادل اس معرفت برمطمئن ہوگیاتواں نے ایک غیرمنصوص صورت کوال منصوص پر قیاس کیا ہوار ال كاظن غالب يه مواكويا كدر سول علية في يول فرمايا ب جبال كمين بيعات يائي جائے وہال اب يبى حكم موكا اور مقيس اس عموم ميں وافل ہے تو كويا يدمسكه بھى رسول التعطیقی کی طرف منسوب ہوگیا، لیکن بہ ظن کے طریقے ہے ہے اور اگر یہ بات نه ہوتی تو مجھی کوئی مومن مجھی کسی مجتهد کی تقلید نه کرتا۔ اگر ہم کو اس فقیہہ کے مذہب کے خلاف کی معتبر سند سے رسول السوالله کی حدیث مل جائے اور ہم اس حدیث کو چھوڑ کرفقیہہ کے گمان برعمل کرلیں تو ہم ے بڑا ظالم کون ہوگا اور قیامت کے دن رب العالمین کے سامنے ہمارا

عذر كما موكا؟"

شاہ صاحب کے اس کلام سے مندرجہ ذیل باتوں کا استخراج ہوتا ہے:

ا- فقیہہ پر وی نہیں ہوتی جس سے وہ غلطی نہ کر سکے اس لیے کہ فقیہہ بہر حال فقیہ
 ہوتا ہے نبی کے مقام پر فائز نہیں

٢- فقيهه كا استنباط صرف تخمين ، تخريص اورظن موتاب جودين مين جُت يادليل نهين -

۳- جب مجہد کے فتوے کے خلاف صحیح صدیث مل جائے تو صدیث پر عمل واجب ہوگا اور مفتی کا قول چھوڑ نا ہوگا۔

۴- اگر حدیث کے مقابلہ میں مجہدمفتی یا امام کے قول کو واجب العمل سمجھیں گے تو ہم سے بڑا مجرم اور ظالم کوئی نہیں ہوگا۔

۵- اور یہ جرم بھی ایما کہ قیامت کے دن جارے یاس اس کا کوئی عُذرنبیں ہوگا۔

## ٨- امام الاحثاف ابن الهمام:

فرماتے ہیں:

((فلا دليل على وجوب المجتهد المعين بالزام نفسه

**ذلك قولاً وشرعاً)) (١)** 

'' تقلید شخص کے وجوب برکوئی شری دلیل موجوز نہیں''

9 - خواجه نصير الدين محمود چراغ د ہلوي

خواجہ دہاوی اپنی مجلس میں قرآن وصدیث کی تعلیمات پر گفتگو فرمایا کرتے تھے اور اکثر افسوں سے فرماتے کہ لوگ قرآن وحدیث کو چھوڑ کر اضطراب اور پریشانی

ا- فتح القدري ١٣٧ ج٣

میں مبتلا ہوگئے ہیں اور پھر فرماتے، رسول اللہ علیہ کے ہر قول وفعل برعمل کرنا ہارے لیے ضروری ہے ایک مسلمان کے لیے ایمان کی بنیاد صرف دو چیزوں پر ہے۔ ایک بیا کہ جو خدا اور رسول نے فرمایا ہے اس کی انتاع کرے اور دوسری بیا کہ جس چزہے منع کیا ہے اس کوترک کر دے۔(۱)

کسی دوسری جگه فرماتے ہیں:

مشرب بير حبت نيست دليل از كتاب وسنت مي بايد

کتاب وسنت کی موجودگی میں امام کا قول جحت نہیں ہے(۲)

• ۱- علامه ابن الحاج حنفي:

فرماتے ہیں:

((لم يجب الله ورسوله على احدان يتمذهب رجلا من

الائمة فيقلده في كل ماياتي ويزر غيره)) (٣)

"الله تعالى أور رسول أكرم في كسى ايك شخص كى تقليد كو واجب نهيس كيا

کہ وہ تمام کو چھوڑ کر صرف ایک امام کی بات کو قبول کرے''

علامہ ابن الحاج مشہور حنفی عالم تھے۔ آپ تمام مروجہ علوم وفنون کے ماہر تھے

باوجود یکه آپ حنفی تھے اور حنقیت کو ہی درست جانتے اور سمجھتے تھے کیکن حقیقت کا

اظہار کن بلندیا بیالفاظ سے فرما گئے کہ تقلید کرنے کی کوئی شرعی دلیل موجود نہیں۔

۲۔ اخبدالاخبار بحوالہ تریک آزادی فکرص ا ا- فقهاء ہندص ۲۹۷ ج ۳- تقريرشرح تحرير بحواله طريق محمدي ص ۹۲

اگر تقلید کے جواز میں کوئی شرعی دلیل ہوتی تو ابن الحاج جیسے علامہ ضرور اس کو بیان فرماتے معلوم ہوا کہ اکابرین احناف کوبھی کوئی ایسی ڈلیل نہیں مل سکی جس کو وہ بطور جحت اور دلیل کے پیش کرتے۔خدا جانے بعد والوں نے تقلید کو اتنا سریر کیوں اٹھا رکھا ہے کہ ان کونجات تقلید میں ہی نظر آتی ہے۔ حالانکہ اگر تقلید ایسی ضروری چیز ہوتی تو اس کے جواز میں کم از کم ایک دونصوص ضرور مل جاتیں حالائکہ کوئی ایسی نص موجود نہیں جو تقلید کو واجب کرتی ہو اور جو تقلید نہیں کرتے انہیں مجرم تھہراتی ہو۔ ١١- مافظ الفقه حبيب الله: حنى تقليد كم متعلق اين خيالات كا اظهار ان

الفاظ میں فرماتے ہیں:

((فكان اجماعا على أن التزام مذهب معين غير لازم)) (١) '' اس پر اجماع ہے کہ مذھب تعین کا التر ماز غیر لازم ہے''

موصوف اجل حفی عالم تھے جو بہت سی درس کتب کے مشی بھی تھے۔ انہوں نے ا پی تحقیق کاملہ سے اس بات کو واضح کیا کہ تقلید شخص کے غیر لازم اور ناجائز ہونے یہ تمام امت کا اجماع ہے۔

۱۲- شاہ اساعیل شہید فرماتے ہیں:

ا - ((ثم ليت شعرى كيف يجوز التزام شخص معين مع تمكن الرجوع الى الروايات المنقولة عن النبي النيس الصريحة على خلاف قول الامام المقلد فإن لم يترك قول امامه

> ففيه شائبة من الشرك)) (٢) ا \_ قرة العينين ٢ \_ الضاح الحق الصريح ص٣٣

مجھے علم نہیں کہ تقلید شخصی کیسے جائز ہوگی جب کہ احا دیث کی طرف رجوع کی طاقت بھی موجود ہے اور صحیح صریح احا دیث امام کے قول کے مخالف ہوں تو پھر اگر امام کی تقلید کو چھوڑ انہیں جاتا تو اس میں شرک کا شائبہ ضروریایا جاتا ہے۔

۲- تقلید محض به نبیاء علیم السلام ہمه کس راتقلید آمد بالجمله تقلید نبی فخرما است و تاج ۔ (تقلید اطاعت) صرف انبیاء کرام کی جائز ہے خصوصاً ہمارے نبی جو ہمارے لیے سرمایہ فخر اور تاج بیں ۔ ان کی اطاعت اور اتباع ہی ہم پر واجب ہی جو ہمارے لیے سرمایہ فخر اور تاج بیں ۔ ان کی اطاعت اور اتباع ہی ہم پر واجب ہے۔ شاہ شہید ؓ نے بہت واضح الفاظ میں فرما دیا کہ اگر احادیث صححہ کی موجودگی میں تقلید کی جائے گی تو اس میں شرک کی شبیہ اور مما ثلت پائی جائے گی ۔ یہ فیصلہ اب مقلدین پر ہے کہ وہ ان کے اس قول کی صدافت پر کہاں تک ایمان رکھتے ہیں در انحا بکہ وہ شاہ صاحب کو حنی باور کراتے ہیں۔

١١٠ - بيهقى زمال مولانا ثناء الله يانى بتى فرمات بين

''جو رسول التعلیق کے علاوہ کی ایک کے متعلق عقیدہ رکھتا ہے کہ اس کی ہر بات درست اور واجب الا تباع ہے وہ گراہ اور حابل ہے۔

<sup>۔ (</sup>تغییر مظہری طریق محمدی ص ۱۵۹) ہماری اس پر بحث نہیں کہ ساع جائز ہے کیونکہ شنے جو حدیث پیش کی وہ مرفوع کیا بلکہ موقو نے بھی نہیں اور ند ہی ہم ساع کے قائل ہیں۔ یہاں یہ بتانا مقصود ہے کہ شخ میں عمل بالحدیث کا جذبہ کہاں تک کار فرما تھا

۲- اگر مجہتد کا فتویٰ قرآن وحدیث کے خلاف ہو اور بیہ معلوم بھی ہو جائے تو
 قرآن وحدیث پر چلنا اور اجتہادی فتوے کوترک کر دنیا ہم پر لازم ہے'

١٦٠ - امام الصوفياء نظام الدين اولياء:

آپ عامل بالحدیث تھے اور قیاس کے دشن تھے۔ کسی ایک مجلس میں فقہاء احناف سے مسئلہ ساع میں مناظر کارن پڑ گیا۔ شخ جوساع کے قائل تھے اپنے مدعا میں ایک حدیث پیش فرماتے ہیں فقہاء نے کہا تم مقلد ہو تہیں حدیث سے کیا مطلب ۔ اگر فقہ حفی کی رُو سے کوئی روایت یادلیل ہے تو پیش کرو۔ یہ ن کرشخ نے فرمایا۔ وہ ملک کیونکر آباد رہے گا جس ملک میں لوگوں کی رائے کو حدیث نبوی پر ترجیح دیا ہو۔ اصل عبارت یوں ہے:

قاضی رکن الدین شخ گفت: اے درولیش در بابت سرودوساع چہ ججت
داری ۔ شخ با حدیث نبوی السماع مباح لا صله ومتمسک به گشت ۔ قاضی گفت۔
ترا بحدیث چه کار ۔ تو مردے مقلدے روایت از ابوضیفه بیار۔ تا قبول افتد ۔ شخ
گفت: سجان اللہ! من حدیث صحیح مصطفوی نقل می کنم وتو ازیں روایت ابوهنیفه ہے
خواہی شاید که ترارعونت حکومت بریں ہے دارد زورازیں عہدہ ہے شوی ۔ بادشاہ
چوں حدیث پنجمبرشنید۔ متفکر شدہ نیج نگفت (۱)

ہمارے اس شہر میں فقہی روایات پر عمل کرنا حدیث پر مقدم اور اولی سمجھا جاتا ہے اور اس شہر میں فقہی روایات پر عمل کرنا حدیث پر مقدم کی باتیں وہ لوگ کہتے ہیں جو رسول النھائی کی حدیث پر اعتقاد نہیں رکھتے۔ جب آن حضرت کی شیح حدیث بیان کی گئی تو برہم ہوئے اور منع کیا اور کہا کہ اس حدیث سے امام شافعی استدلال کرتے ہیں اور وہ ہمارے علماء (احناف)

۱ ـ مقالات ندوی ص ۸ جلد**۲** 

کے دشمن ہیں۔ ہم نہیں جانتے کہ وہ بیعقیدہ رکھتے ہیں یا نہیں۔ حاکم کے سامنے فقہاء مغرورانہ بحث کرتے ہیں اور ضیح حدیث کونہیں مانتے۔ میں نے ایساکوئی عالم نہ دیکھا نہ سنا، جس کے سامنے آنخضرت کی حدیثیں بیان کی جایش اور وہ کہے کہ ہم نہیں جانتے اور نہیں سنتے۔ بیکسا زمانہ ہے۔ بیشہ جس میں ایسی مغرور انہ بحث ہو بیہ کسے آباد رہ سکتا ہے۔ عجب نہیں کہ اس کی اینٹ سے اینٹ نج جائے بادشاہ موا امراء اور عوام قاضی شہر اور علاء شہر سے بیس کر کہ اس شہر میں حدیث برعمل نہیں ہوتا ہم سے سے اینٹ کی حدیث کی حدیثوں پر رائخ اعتقاد رکھ کے ہیں۔ میں خطرہ محسوس کرتا ہوں کہ شہر کے علاء کی اس بداعتقادی کی وجہ سے شہر میں وباء اور قبط نہ نازل ہوجائے۔ (۱)

یہ وہ بزرگ ہیں جن کا عرس ہر سال بڑی دھوم دھام سے منایا جاتا ہے،
برصغیر کے معتقدین حضرات ہزار صعوبتوں کے باوجود اس عرس میں اپنی حاضری کو
ضروری خیال کرتے ہیں۔ کاش کہ وہ شخ کے ان خیالات کی پاسداری کرتے جو شخ
نے عمل بالحدیث کے ضمن میں ظاہر کئے ہیں تو تقلید کر کے کتاب وسنت پر عمل
کرتے۔ لطف کی بات یہ ہے کہ شخ کے مزار کی زیارت کرنے والے سب مقلدین
ہی ہوتے ہیں اور عقیدت کا اظہار اس شدومہ سے کرتے ہیں جس سے شاید اکابرین
کی مدح سرائی میں یہود بھی متعجب ہوں۔ اگر ان کی شخ سے سے عقیدت ہے تو پھر
ان کے فرمودات پر عمل کرنا چاہیے۔ لیکن یہ حضرات محض زبانی عقیدت کا اظہار
کرتے ہیں ، جب عمل کی باری آتی ہے تو شخ کیاامام ابوصنیفہ کو بھی بھول جاتے
ہیں۔ اگر یہ حضرات جن سے رشتہ عقیدت جو ٹرتے ہیں ان کے فرامین کو کماحقہ ،

ا .. نقباً مندص ١٤٨ ج

عملی جامه بنہائیں تو تقلید خود بخودختم ہو جاتی ہے۔ کیونکہ تمام آئمہ نے کتاب وسنت یر عمل کرنے کی تاکید فرمائی ہے۔

10- شیخ الصُّو فیاء محی الدین ابن عربی فرماتے ہیں۔

((اذا صح الحديث وعارضه قول صاحب او امام فلا سبيل الى العدول عن الحديث ويترك قول ذلك الامام والصاحب للخبر ثم قال ولايجوز ترك آية او حبر بقول صاحب او امام ومن يفعل ذلك فقد ضل ضلالا وخرج عن دين الله)) (١)

''جب صحیح حدیث ہو إور امام كا قول اس كے مخالف ہوتو اس كو چھوڑ کر حدیث برعمل کرنا ضروری ہے۔ جس نے کسی آیت یا حدیث کو امام کے قول کی وجہ سے ترک کیا وہ گمراہ ہوا اور اسلام ہے برگشتہ ہو گیا''

شیخ موصوف کی نظر میں کتاب و سنت کو چھوڑ کر اقوال آئمہ برعمل کرنے والا بان نہیں ہوسکتا۔

- شارح مشكوة خير المحد ثين علامه طبي فرماتے ہيں:

((في هذا الحديث توبيخ و تقريع ينشاء من غضب عظيم على من ترك السنة وما عمل بالحديث استغناء عنها بالكتب فكيف بمن رجح الراي على الحديث واذا سمع

نيار الحق ص ۸۷

حديثا من الاحاديث الصحيحة قال لاعلى ان اعمل بها فان لى مذهبا اتبعه انتهى ))(١)

"(انکار حدیث والی حدیث پرتبرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ اس حدیث میں ایسے شخص کو سخت ڈانٹ ہے جو سنت کو درخور اعتنا نہیں سمجھتا۔ تو اس شخص کا کیا حال ہے جو حدیث پر رائے اور قیاس کو ترجیح دیتا ہو یعنی جب شجع حدیث کو اپنے مسلک کے خلاف سُنتا ہے تو کہتا ہے۔ مجھے اس سے کیا کام۔ میں تو اپنے مذہب کا پابند ہوں'

ایسے حنقی علماء کی کمی نہیں جو صرف حدیث کو ٹھکرا کر''وجب علینا تقلید امامنا'' (ہم پر ہمارے امام کی تقلید واجب ہے) جیسے مسموم اصول پر عمل پیرا ہوتے ہیں۔ ایسے لوگوں کو محدّث طبی کے الفاظ پر غور کرنا چاہیے اور حقیقت حال سے پردہ اٹھ جانے کے بعد تقلید کو ترک کر کے کتاب وسنت کا متبع بننا چاہیے۔

#### ۱- شاه عبد العزيز محدّث د ہلوی:

درین جام دانست چنانچه عبادت غیر خدا شرک و کفراست - اطاعت غیر او تعالی نیز بالا متقلال کفراست و معنی اطاعت غیر بالاستقلال آنست که اور رادر مبلغ احکام نادانسته ربقهٔ تقلید او درگردن اندازد - و اورا لازم شارد و باوجود ظهور مخالفت او با حکم او تعالی وست از اتباع برندارد و و این جم

ا مرعاة الفاتيح ص ١٥٥ ج البقره (٢٢)

نوع است ازاتخاز انداد که در آیتِ کریمه

﴿ اَتَّخَذُوۤ الْحُبَارَهُمُ وَ رُحُبَانَهُمُ اَرُبَاباً مِّنُ دُوُنِ اللَّهِ وَالْمَسِيُحَ ابُنَ مَوْيَهِ ﴾ '' كَلُقُ آن فرموده اند' (٣)

جس طرح غیر اللہ کی عبادت مطلقاً شرک ہے اسی طرح غیر اللہ کی اطاعت بالاستقلال كفر ہے۔ اطاعت بالاستقلال کے بیم عنی ہیں كہ بلیغ احکام میں تقلید کے پٹہ کو گردن میں ڈال لیا جائے اور اللہ تعالی کی مخالفت کے باوجود تقلید کو قابل عمل سمجھا جائے اور بیشم اہل کتاب کی اینے علاء اور عیسیٰ کورب بنانے سے ملتی جلتی ہے۔

١٨- امام الوقت مجتهد العصر الحافظ الاجل الثقة الثبت ابن حزم ظاهريٌّ: آپ نے تقلید کے رو میں بہت می تصانف میں خامہ فرسائی کی ہے۔ جن کے ذكر كايهال محل نہيں۔ البتہ ہم ان كے خيالات كا بالاختصار ذكر كرتے ہيں۔

((التقليد حرام والأيحل الاحد أن ياخذ قول أحد غير رسول اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِلا برهان لقوله تعالىٰ إِتَّبِعُو مَا أُنُولَ اِلَيْكُمُ مِنُ رَبُّكُمُ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنُ دُونِهِ اولياءِ وقوله تعالَىٰ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا ٱنُزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلُ نَتَّبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَ نَا وَقَالَ تَعَالَىٰ مادحاً لمن لم يقلد وبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعُون احسنه اولئك الذين هدا هم الله واولئك هُمُ اولُوا الالبابِ وقال تعالىٰ فَاِنْ تَنَازَعُتُمْ فِي شَيْعِ فَرُدُّوهُ

ابه تفییرعزیزی ص ۱۲۸مطبوعه د ہلی

إلى الله والرَّسُول إن كُنتُم تُؤمِنُونَ بالله وَالْيَوْمِ الْانجِ فلم يج الله الرد عند التنازع الى احد دون القرآن والسنة وحرم بذلك الرد عند التنازع الى قول قائل لانه غير القرآن والسنة وقد صح اجماع الصحابة كلهم اولهم عن اخرهم على اخرهم واجماع اتباع التابعين اولهم عن اخرهم على الامتناع والمنع من ان يقصد احد الى قول انسان منهم او ممن قبلهم فياخذه كله)

"تقلید حرام ہے اور کسی کو جائز نہیں کہ وہ کسی کا قول بغیر دلیل کے سوائے رسول الشعافی کے اختیار کرے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں تم صرف ای کی پیروی کرو جو تہماری طرف نازل ہوا ہے۔ اللہ کو چھوڑ کر اولیاء (رفقاء) کے پیچھے مت بھا گو اور اللہ کا یہ فرمان جب الن سے یہ کہا جاتا ہے کہ تم نازل شدہ کی پیروی کروتو وہ کہتے ہیں ہم اس کی اتباع کریں گے جس پر ہم نے اپنے بڑوں کو پایا اللہ تعالی نے تقلید نہ کرنے والوں کی تعریف فرمائی ہے کہ میرے ان بندوں کو تو تخری سنا دو جو اچھی بات کی اتباع کرتے ہیں۔ وہی لوگ ہدایت پر ہیں اور وہی تقلید نہ کرتے ہیں۔ وہی لوگ ہدایت پر ہیں اور وہی تقلید ہیں۔ اگر کس مسئلہ میں تمہارا اختلاف ہو جائے تو اس کو دُور کرنے کے لئے کتاب وسنت کی طرف رجوع کرو۔ اگر تم اللہ تعالی اور آخرت پر ایمان رکھتے ہو۔

کی طرف رجوع کرو۔ اگر تم اللہ تعالی نے اختلاف کے وقت کتاب وسنت کے علاوہ واضح رہے کہ اللہ تعالی نے اختلاف کے وقت کتاب وسنت کے علاوہ کسی اور کی طرف رجوع کا حکم نہیں دیا۔ تمام صحابہ اور تابعین کا اجماع ہے کہ وہ کی ایک کی طرف رجوع کا حکم نہیں دیا۔ تمام صحابہ اور تابعین کا اجماع ہے کہ وہ کی ایک کی طرف اختلاف کے وقت رجوع کو جائز نہیں سمجھتے ہے کہ وہ کسی ایک کی طرف اختلاف کے وقت رجوع کو جائز نہیں سمجھتے ہے کہ وہ کسی ایک کی طرف اختلاف کے وقت رجوع کو جائز نہیں سمجھتے

تھے اور بیر سیح اجماع ہے کہ انہوں نے سلف میں سے کسی ایک کے قول کی طرف (کتاب و سنت کی موجودگی میں) رجوع کو منع فرمایا ہے۔ چند سطور کے بعد فرماتے ہیں۔

((فان هؤلاء الفقها كلهم قد نهوا عن تقليد هم وتقليد غير هم فقد خالفهم من قلدهم وايضاً فما الذى جاء رجلا من هؤلاء او من غيرهم اولى بان يقلد من عمر بن الخطاب او على بن ابى طالب (او ابن مسعود ابن عمر او ابن عباس او عائشة ام المومنين رضى الله عنهم فلو ساغ التقليد لكان كل واحد من هولاء احق بان يتبع من غيره)) (1)

" تمام فقہا نے اپنی اور غیر کی تقلید سے منع کیا ہے اور تقلید کرنے والوں نے ان کی مخالفت کی ہے۔ کیا وجہ ہے کہ اکابر صحابہ کو چھوڑ کر فقہاء کی تقلید کی جاتی ہے۔ اگر تقلید جائز ہوتی تو عمر، علی، ابن مسعود، ابن عمر، ابن عباس اور ام المؤمنین عائشہ رضی الله عنہم زیادہ حقدار منے کہ ان کی تقلید کی حاتی "

امام ابن حزم کے اس مدل کلام سے تقلید کے غلط ہونے میں کسی قسم کا شبہ باقی نہیں رہ جاتا کیونکہ انہوں نے قرآن کریم کی آیات اور آئمہ کے اقوال سے واضح کر دیا ہے کہ تقلید کا جواز نہ قرآن سے ہے، نہ آئمہ کے اقوال سے پھر آخر میں اس نکتہ کی طرف توجہ مبذول کرائی ہے کہ اگر تقلید جائز ہوتی تو صحابہ کرام زیادہ حقدار سے کہ اگر تقلید کی خاتی کوئکہ وہ علم، فضل ،صحبت، تقوی اور ورع میں ان فقہا سے

<sup>.</sup> اله عقد الجيد ص٦٠

ہزار ہا درجہ بلند تھے۔ جب ان کی تقلید جائز نہیں تو پھر ان فقہا کی تقلید کیسے جائز ہو گئی جب کہ مقلدین کے ہاں یہ اصول ہے کہ صحابی کی تقلید جائز نہیں۔

## 9ا-مجدد الوقت امام ابن تيميه<sup>"</sup>

امام ابن تیمه تفییر میں کامل، حدیث میں تبحر، بدعت اور اہل بدعت کے لیے سیف بے نیام تھے جن کے علم اور ورع کی شہادتیں ان کے موافقین اور مخالفین دونوں نے ہی دی ہیں۔ امام موصوف کی تمام عمر تقلید اور جمود کے خلاف جہاد میں گزری۔ آپ فرماتے ہیں۔

((واذ انزلت بالمسلم نازلة فانه يستفتي من اعتقد انه يفتيه بشرع الله ورسوله من اى مذهب كان ولا يجب على احد من المسلمين تقليد شخص بعينه من العلماء في كل ما يقول ولايجب على احد من المسلمين التزام مذهب شخص معين غير الرسول الملكة في كل ما يوحيه ويخير به بل كل احد من الناس يوخذ من قوله ويترك الا رسول الله علوسية )) ( ا )

"جب کوئی مسلد در پیش ہوتو اس عالم سے جو قرآن و حدیث کے مطابق فوی دے یو چھنا جاہے اور اس میں کسی ایک شخص کومتعین نہ کرنا چاہیے کیونکہ مسلمانوں پر واجب نہیں کہ وہ کسی ایک شخص کی ہر بات میں تقلید کرے اور نہ ہی بیہ جائز ہے کہ رسول التد صلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر

ا- فآوی این تیمیه ج ۲ص ۳۸۷

سی شخص کے مذہب کو اپنے اوپر لازم کر لیا جائے اور اس کے ہر قول وعمل کو واجب سمجھ لیا جائے دنیا میں تمام کے اقوال کو رد کیا جاسکتا ہے اگر کسی کو بہ شرف حاصل ہے تو وہ صرف رسول اللہ علیہ ہیں کہ ان کے قول وعمل کورڈ نہیں کیا جاسکتا''

# ٢٠- امام الموحدين الحافظ ابن القيم الجوزيية

امام ابن القیم کے تبحرعلمی میں کسی صاحب علم کو شک نہیں۔ آپ اینے زمانیہ کے یکتا روز گار عالم تھے۔سنت کی اتباع میں نمونہ سمجھے جاتے تھے۔اسی بناء پر ان کی جلہ تصانف سنت نبویہ کی حمایت اور تقلید کے خلاف بھری ہوئی ہیں۔ انہوں نے تقریر و تحریر میں تقلید اور جمود کی دھجیاں اُڑا دیں۔ تقلید کے خلاف اور سنت کی مدافعت میں جہاد عظیم کیا اور اسے اپنی زندگی کامتقل پہلو بنایا۔تقلید کے خدو خال اور اس کی قباحوں کا نقشہ اس انداز سے تھینجا کہ طالب حق اس کے مضمرات اور نقصانات سے واقف ہو کر کتاب وسنت کی طرف رجوع کر لیتا ہے۔ ان کی مشہور عالم كتاب اعلام الموقعين جو حار حقول بمشتمل ہے مسئلہ تقلید پر جامع حیثیت رکھتی ہے۔ اس کتاب میں انہوں نے جامدین اور معصبین کے جملہ شکوک وشبہات کا ازالہ اور دفعیہ کیا ہے اور بار بار اس کتاب میں مقلدین کو دعوتِ مبارزت دی ہے کہ میدان میں آ کر تقلید کے جواز میں ایک ہی قرآن و حدیث سے دلیل پیش کرولیکن آج تک کسی میں میہ جرات پیدا نہ ہوسکی کہ امام موصوف کی اس مبارزت کے چینج کا جواب دے سکے۔

موصوف تقليد ير بحث كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

تقلید کے جواز میں کوئی شرعی دلیل موجود نہیں، دلیل اور تقلید باہم متضاد ہیں جب دلیل معلوم ہو جائے تو تقلید ختم ہو جاتی ہے۔ دلیل معلوم ہو جائے تو تقلید ختم ہو جاتی ہے۔ ﴿ وَإِنَّ الطَّنَّ لَا يُعُنِي مِنَ الْحَقِّ شِيئاً ﴾

پھر انہوں نے عبد اللہ بن معتمر کے اس قول کو متعدد جگہوں پر مختلف پیراؤں میں ذکر کیا ہے: کہ

((لأفرق بين بهيمة تنقادو انسان يقلد))

مقلد اور بھیمہ میں کوئی فرق نہیں اس طرح ایک جگہ تقلید کے مفاسد بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

((والمصنفون في السنة جمعوا بين فساد التقليد وابطاله وبيان زلة العالم ليبنوا بذلك وفساد التقليد وان العالم قد يزل ولابد اذ ليس بمعصوم فلايجوز قبول كل ما يقوله وينزل قوله منزلة قول المعصوم فهذا الذي ذمه كل عالم على وجه الارض وحرموه و ذموا اهله و هو اصل بلاء المقلدين و فتنتهم فانهم يقلدون العالم فيمازل فيه وفيما لم يزل فيه وليس لهم تمييز بين ذلكِ فياخذون الدين بالخطاء ولابد فيحلون ماحرم الله ويحرمون ما أحَلَّ الله ويشرعون ما لم يشرع)) (1)

" تمام علاء كا تقليد كے باطل ہونے پر اجماع ہے وہ اس ليے كه مقلد

اله اعلام الموقعين ج ٢ص١٣٢

اپنے امام کومعصوم کے درجہاور منزلہ پر سمجھ کر اس کی ہر بات کو قبول کرتا ہے۔ خواہ وہ اس میں حق سے دُور ہی کیوں نہ ہو۔ اہل تقلید کی سب سے بڑی آزمائش یہی ہے کہ وہ اپنے امام کی ہر بات میں تمیز کیے بغیر کہ بید حق ہے یا باطل، تقلید کرتے ہیں، دین کو وہ خطاء اور غلطی سے حاصل کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کی حلال کردہ اشیاء کو حرام اور حرام کردہ کو حلال بنا لیتے ہیں اور اس شریعت پر عمل کرتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے نہیں اتاری۔

امام موصوف نے مقلدین کے متعلق جولکھا ہے وہ بالکل بجا اور حق ہے۔ ہم اپنے دور کے مقلدین کا جب مشاہدہ کرتے ہیں تو ان کو بہت متعصب پاتے ہیں اس کی وجہ سے کہ مرور زمانہ کے ساتھ تعصب اور جمود میں اضافہ ہوتا چلا گیا جس کی وجہ سے مفاسد بھی بڑھتے گئے جن کا ذکر ہم تقلیدی کرشموں میں کریں گے۔ ان شاء اللہ العزیز''

٢١- حافظ العرب ابن عبدالبرُّ

حافظ ابن عبد البرعظيم محدّث تھے۔ مالکی ہونے کے باوجود تقلید کے سخت مخالف اور تحقیق کے دلدادہ تھے۔ آپ نے اپنی لافانی تصنیف بیان جامع العلم میں بہت سے مقامات پر تقلید کے عدم جواز اور مفاسد پر بحثیں کی ہیں، ردّ تقلید میں بہت سے دلائل بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں۔

((هذا كله نفى للتقليد و ابطال له عن فهمه وهدى لرشده))

ان تمام دلائل میں تقلید کی نفی اور اس کا ابطال ہے۔ اس شخص کے لیے جوعقلمند

اور مدایت کا طلب گار ہو۔

دوسری جگہ فرماتے ہیں۔

((و فيه دليل على تحريم الافتاء بالتقليد فانه افتاء بغير ثبت))

اس حدیث (من افتیٰ بغیر علم) میں دلیل ہے کہ تقلید سے فتو کی دینا حرام ہے کیونکہ وہ فتو کی بغیر دلیل کے ہے۔

تیسری جگه فرماتے ہیں:

''علم ادراک اور معلوم کا نام ہے اور مقلّد عالم نہیں ہوتا (کیونکہ اس میں علم نہیں)'' اور اس کی تائید میں بیشعر پیش کیا ہے۔

عرف العالمون فضلك بالعلم

وقال الجهال بالتقليد (١)

۲۲- مجدّ د الوقت الشيخ الإمام صالح بن محمد العمريُّ

امام موصوف نے مسلم تقلید پر ایقاظ هم اولی الابصار جیسی معرکہ الآراء کتاب تصنیف فرمائی ہے۔ جس میں تقلید کے جملہ پہلوؤں پر قلم اٹھایا ہے اور تقلید کے بڑے مفاسدونقصانات کوعوام وخواص کے سامنے رکھ دیا ہے۔ کتاب کا انداز علمی اور مؤثر ہے۔ آپ اس کتاب میں فرماتے ہیں۔

((ان المعروف عند الصحابة والتابعين وعن تبعهم باحسان

الى يوم الدين وعند سائر علماء المسلمين ان حكم

ا۔ بیان جامع اعلم

الحاكم المجتهد اذا حالف نص كتاب الله او سنة رسوله المنافعة وجب نقضه ومنع نفوذه ولا يعارض نص الكتاب والسنة بالاحتمالات العقلية والخيالات النفسانية و العصبية النفسانية بان يقال لعل هذا المجتهد قد اطلع على هذا النص وتركه لعلة ظهرت له او انه اطلع على دليل اخرو نحو هذا ممالهج به فرق الفقهاء والمتعصبين واطبق عليه جهلة المقلدين)) (۱)

دتمام صحابہ کرام و تابعین عظام و آئمہ اعلام کا فیصلہ ہے کہ جب مجتهد عاکم (امام) کا فیصلہ کتاب وسنت کے خلاف ہوتو نہ وہ واجب العمل ہوسکتا ہے اور نہ ہی نافذ عقلی اختالات، نفسانی خواہشات، دلی تخیلات، تعصبی جمودات کا تقابل کتاب و سنت سے نہیں کیا جا سکتا کہ کوئی کے کہ یہ مجتهد اس دلیل پر ضرور مطلع ہواہو گا یا اس کے سامنے کوئی اور دلیل ہوگی جیبا کہ آج کے متصب فقہا اور جاہل مقلدین کہتے ہیں۔))

موصوف کے اس قول سے یہ بات روز روثن کی طرح عیاں اور ظاہر ہے کہ مجتمد فی نفسہ کوئی ایسی اتھارٹی نہیں رکھتا کہ اس کی بات کو قبول کر لیا جائے اور قرآن و فرمانِ مصطفا کورد کر دیا جائے۔ محض عقلی احتمالات، نفسانی خیالات اور تعصّب کی بنا پر کلام الہی اور فرمانِ رسول کورد کر دینا بہت بُری بات ہے۔ مقلّدین کی کتب پر نگاہ رکھنے والوں کو اس بات میں ذرّہ برابر بھی شک نہیں ہوسکتا کہ ان کتب میں ایسی

ارايقاظص ك

عبارتیں موجود ہیں کہ جب امام کا قول یا عمل قرآن وحدیث کے مخالف ہوتو امام کے قول کو چھوڑ کر کتاب وسنت کے ظاہر پرعمل نہیں کرنا چاہیے۔ بظاہر یہ بات بہت سخت ہے کیکن مقلدین کے ہاں یہ روئی بلکہ آفنج سے بھی نرم حیثیت رکھتی ہے کیونکہ وہ امام کے قول کو تو اپنا لیتے ہیں لیکن قرآن و حدیث میں توجیہات و تاویلات سے کام لیتے ہیں۔ شخ صالح کے الفاظ کو دیکھا جائے تو یہ الفاظ آج بھی اپنی معنوی خوبصورتی کو اپنائے ہوئے ہیں کہ ہوسکتا ہے کہ امام کو کوئی اور دلیل مل گئی ہو۔ اسی قشم کے الفاظ علماء احناف اور دیگر اکابر مقلدین کی بعض کتب میں باسانی ممل جاتے میں۔

ہمارے ملک میں احادیث سیحہ وآیات محکمات سے جوسلوک روا رکھا جاتا ہے اس کی مثال ڈھونڈ سے سنہیں ملتی اور اس کا طریقہ کاریہ ہے کہ عوام کے ذہنوں میں بڑے زور و شور سے اس مسموم نظریہ کو داخل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے کہ احادیث میں تو اختلاف ہے لہذا امام نے احادیث کو زیادہ سمجھا ہے۔ امام کے بغیر اسکا سے مسئلہ پڑمل کرنا درست نہیں کیونکہ قرآن و حدیث مجتھد کے بغیر ضلالت اور گراہی ہے (۱)

بڑے لطف کی بات ہے کہ انہوں نے احکام میں تو تاویلات سے کام لینا ہی تھا اب عقائد کو بھی احکام کی طرح مفلوج کرنے کی مکمل کوششیں کی جارہی ہیں۔ نت نے عقائد کی اشاعت پر لاکھوں روپے کا سرمایہ ضائع کیا جا رہا ہے اور بدعات

ا \_ جاء الحقّ ص ۲۶۲ج ا

وشرک کوعین اسلام سمجھا جا رہا ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ ان احباب نے جب تقلید پر اعتکاف کرلیا' تو ان کو کتاب و سنت کی ضرورت نه رہی تو جہاں احکام صححہ نے متروک ہونا تھا وہاں انہوں نے عقائد سے بھی خلاصی حیاہ لی۔ بیہ بات حقیقت ہے کہ جب قرآن مجید اور احادیث نبویہ سے رابطہ کٹ جاتا ہے تو پھرنت نے مسائل اور عقائد کو اپنانا ہی پڑتا ہے۔ کاش کہ ہمارے دور کے متعصبین حضرات کتاب وسنت کے مقام کو سامنے رکھتے اور اس فتم کی لغزشوں سے محفوظ رہتے۔ امت کا شیرازہ بمفرتا نه آئے دن کی مٰہی منافرتیں پیدا ہوتیں۔

## ۲۳-امام ابوشامه دمشقی

یہ جلیل القدر امام انباع سنت کے اس قدر دلدادہ تھے کہ قرآن و حدیث کی موجودگی میں کی امام کی بات سننا گوارانہیں کرتے تھے۔انہوں نے تقلید کے رو میں ایک پرمغز اور جامع کتاب الحقر المول تصنیف فرمائی ہے۔جس میں آئمہ کا تذکرہ انتہائی افسوس وملال کے ساتھ فرماتے ہیں کہ ان لوگوں نے احادیث رسول کو چھوڑ کر اینے امام کے اقوال کو اصل بنا لیا ہے۔حالانکہ امام شافعی نے اس سے منع فرمایا تھا کہتم نے احادیث کے ہوتے ہوئے میری بات پرعمل نہیں کرنالیکن انہوں نے اس مسلہ میں امام کی مخالفت کر کے احادیث کوترک کر دیا اور امام کے قول پر ایبا تمسک کیا کہ گویا وہ بنی مرسل تھے۔ای کتاب میں ایک جگہ فرماتے ہیں

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

(ان التقليد لغير الرسول حرام ))( ا)

''رسول اکرم آلیہ کے بغیر کسی غیر کی تقلید حرام ہے''

ایک اور جگه فرماتے ہیں:

((ان الله تعالى افترض علينا طاعة رسوله فقدوصلنا حديثه فلم

نرده بقول احد)) (۲)

''الله تعالى نے ہم پرصرف رسول كى اطاعت فرض كى ہے۔ہم حديث كو كسى ايك كے قول ہے رة نہيں كر سكتے''

کتنے جلی الفاظ میں امام ابوشامہ نے واضح کر دیا کہ اطاعت رسول علیہ کی فرض ہے۔اطاعت کا مفہوم ہے ہے کہ ہمیں جو حدیث مل جائے تو اس پر عمل کرنا چاہیے اور کسی امام کے قول کی وجہ سے کہ فلال امام کا قول یا فعل حدیث کے خلاف ہے۔حدیث کوردنہیں کرنا چاہیے۔ اور یہی اصل بات تقلید کے خلاف ہے کیونکہ مقلد کے زدیک امام کا قول ججت ہوتا ہے۔

جب کہ امام ابوشامہ کے نز دیک قول حجت نہیں بلکہ حدیث حجت ہے۔ قول کو ترک کر کے حدیث پرعمل کرنا فرض ہے اور یہی اطاعت کامفہوم ہے۔

٧٧٠ ين الكل، استاذ العرب والعجم ، مندونت، جمت كامل ، نمونه سلف ا مام سبير

نذبر حسين دہلوئ

موصوف شاہ محمد الحق کے جانشین تھے۔آپ کی وجہ سے برصغیر کا چیہ چیہ قال

ا\_ الخضر المول ص ٢٨ ٢٠ فأوى نذرييص ١٦١٦ جا

الله و قال الرسول كى صداول سے كونج اٹھا۔ايا كوئى علاقه يا ملك نہيں جہال آپ كے فيض يافتہ اور تربيت يافتہ موجود نه ہوں۔ جوشب وروز كتاب وسنت كو ماوى و ملج بنائے ہوئے ہیں۔ان كى وجہ سے ایشیا كى تقلیدى دنیا كو زبردست دھچكا لگا۔تقلید كے بنائے ہوئے جي ۔اپنی جگہ سے اکھڑ كررہ يادہ مضبوط ہو چكے تھے۔اپنی جگہ سے اکھڑ كررہ ا

رد تقلید کے موضوع پر آن واحد میں بیسیوں کتابیں عوام وخواص کے ہاتھوں میں پنچیں لوگوں نے ان سے کتاب وسنت کی شمع کو تلاش کر لیا اور کتنے ہی گھرانے ایسے تھے جو تقلیدی جمود کی تاریکی میں ڈو بے ہوئے تھے وہ اس شمع سے روش ہو گئے۔ ان کتابوں میں سرفہرست کتاب' معیارالحق'' تھی جو اسم باسمی ہونے کی وجہ سے حق کے معیار کو پیش کرنے کی سعادت حاصل کر چکی ہے۔ یہ کتاب شخ الکل کی ذاتی تصنیف ہے ۔ یہ کتاب شخ الکل کی ذاتی تصنیف ہے ۔ اس کتاب کی اشاعت سے جو خالص علمی انداز میں لکھی گئی ہے۔مقلدین آگ بگولہ ہو گئے ۔اور اس پر طرح طرح کے حملے اور نقد شروع کیے ۔ مقلدین آگ بگولہ ہو گئے ۔اور اس پر طرح طرح کے حملے اور نقد شروع کیے ۔اور اس کی تنقیص نہ کر سکا۔

(ذلک فضل الله یو تیه من یّشاء و اللّه ذو الفضل العظیم))

میرے خیال میں جود کو توڑنے کے لیے اردو زبان میں یہ پہلی کامیاب
کوششیں تھی اسی لیے تو اس کتاب کوخصوصی نشانہ بنایا گیاہے وہ اس لیے کہ شخ الکل

نے مقلدین کے چہرے کو شفاف آئینہ کے سامنے کھڑا کر دیا تھا' وہ آئینہ بھی ایسا جو تقلید کے جملہ عیوب کو ظاہر کر دیتا ہے اور طالب حق اس آئینہ سے داغ دھبوں کو دکھے کر آئیس مٹانے کا علاج سوچتا ہے۔ تو انکا علاج بھی وہیں موجود ہے کہ کتاب وسنت کہ ان پرعمل کیا جائے۔ آپ نے معیار الحق کے علاوہ ((فاوئ نذیریہ)) میں بھی اس طرزعمل کو اپنایا ہے اور کتاب وسنت کے دفاع میں تقلید کو ہدف اور نشانہ بنایا ہے۔ آپ ایک فتوئ میں فرماتے ہیں۔ تقلید نہ تو کسی آیت کریمہ سے ثابت ہے داور نہ کسیحد یث سے اور نہ کسی امام نے اپنی تقلید کرنے کی اجازت دی ہے۔ (ا)

آئمہ کے اقوال کو اگر جمع کیا جائے تو ضخیم کتاب بن جائے گی لیکن ہمارا مقصد ضخامت اور طوالت نہیں بلکہ دلاکل حقہ کا ذکر کرنا تھا۔ ہم انہیں آئمہ پر اکتفا کرتے ہوئے آخر میں امام الاحناف۔ جناب

### ٢٥ محمد بن حسن شيباني

تلمیذ خاص امام ابو حنیفہ جن کے متعلق کتب احناف میں فقہ کے متعلق یہ الفاظ درج ہیں کہ فقہ حفی ایک روٹی کی طرح ہے جس کو امام محمد ؓ نے تمام لوگوں میں تقسیم کیا ہے۔ آپ تقلید کے بارہ میں اپنی رائے کو ایسے الفاظ سے بیان فرماتے ہیں جو سنہری حروف سے لکھنے کے قابل ہیں۔آپ فرماتے ہیں:

(ولوجاز التقليد كان من مصنى من قبل ابى حنيفة مثل الحسن البصرى وابراهيم النجعى احرى ان يقلدوا)) (٢)

ا- فآدی نذیریه ۱۳ ج۱ ۲ میسوط از علامه سرحتی ص ۲۸ ج۱

اگرابوصنیفہ کی تقلید جائز ہوتی تو جوحضرات ان سے پہلے گزر چکے ہیں ان کی تقلید ہونی چاہیے تھی۔ جبیبا کہ امام حسن بھری، ابراہیم مخفی (استاد امام ابوصنیفہ) زیادہ حقدار تھے کہ ان کی تقلید کی جاتی۔

امام موصوف نے تقلید کے دہانے پر بھاری پھر کھڑا کر دیا ہے اور تقلید کے تمام راستوں کو دو الفاظ سے بند کر دیا ہے ۔اگر کوئی مقلد ان دروازوں کو کھولنا چا ہے تو کامیاب نہیں ہوسکتا ۔خاص طور پر حفی مقلد تو امام محد کے اس قول کے سامنے بہ بس نظر آتے ہیں ۔ کیونکہ امام محد ان کے مسلمہ امام ہیں جن کی تقلید تو نہیں کی جاتی البتہ امام ابوضیفہ کے اقوال کو انہی کے ذریعے حاصل کر کے واجب الا تباع سمجھا جاتا ہے ۔جب حفی امام موصوف پر اعتاد نہیں کریں گے تو ظاہر بات ہے کہ فقہ حفی پوری کی پوری بد اعتادی کا شکار ہو جائے گی۔ بہر حال ہے ان حضرات نے فیصلہ کرنا ہے کہ وہ امام موصوف کے اس قول کی جو تقلید کی راہ میں بھاری پھر ہے کیا توضیح کہ وہ امام موصوف کے اس قول کی جو تقلید کی راہ میں بھاری پھر ہے کیا توضیح کرتے ہیں۔اگر وہ امام موصوف سے اختلاف اس وجہ سے کریں گے کہ انہوں نے تقلید کے خلاف فتو کی دیا جہ تو باقی فقہ حفی کو کس ناطہ اور تعلق سے قبول کریں گے ۔ جب کہ امام موصوف کے بغیر فقہ حفی گیں سرے سے کوئی سند موجود نہیں۔

ہم حنی دوستوں سے انتہائی خلوص سے عرض کرتے ہیں کہ تقلید کے منہوم کو سامنے رکھتے ہوئے ان آئمہ کے اقوال کو بھی سامنے رکھتے ہوئے ان آئمہ کے اقوال کو بھی سامنے رکھتے ہوئے ان آئمہ کے اقوال کو بھی سامنے رکھتے ہوئے ان آئمہ کے اور ہیں جن میں اکثریت اکابر حنی علاء کی ہے۔ تو انشاء اللہ مسلم صاف ہو جائے گا اور کتاب وسنت کا مقام بھی "جو تقلید کی وجہ سے کئی پہتیوں میں جا چکا ہے" خود بخود اجاگر ہوجائے گا ۔ملت میں اتحاد اتفاق اور اخوت کا جذبہ موجزن ہوجائے گا اور لوگ تقلید کے نقصانات اور مفاسد سے بھی نجات حاصل کرلینگے۔

باب پنجم

# تاریخ تقلید

سابقہ اوراق میں آپ نے تقلید کے باطل اورنا جائز ہونے کا بادلائل مشاہدہ کر لیا ہے۔ اب کسی ایسی تفصیل کی ضرورت باقی ختی جس کو مزید ذکر کیا جائے۔لیکن مجوزین حضرات نے کہیں اپنے پاؤل جمانے کے لیے تقلید کے مختلف پہلوؤں کو ہوا دی ہے اور غلط استدلال کر کے لوگوں کے ذہنوں کو اپنی طرف مائل کرنے کی کوشش کی ہے لیکن ان کی بی تمام کوششیں خواہ کسی حیثیت سے بھی ہیں سب ناکام خابت ہوئی ہیں۔ ان میں سب سے بڑی کوشش تقلید کی تاریخ کے متعلق ہے۔ ہم اس موضوع کا جائزہ نہایت بسطِ قلب سے لیتے ہیں۔تاکہ تقلید کے اس پہلو کی حقیقت موضوع کا جائزہ نہایت بسطِ قلب سے لیتے ہیں۔تاکہ تقلید کے اس پہلو کی حقیقت عمال ہو جائے۔

اس میں شک نہیں کہ عہدِ صحابہ و تابعین میں کوئی شخص تقلید کے موجودہ معروف معانی، جو بعد والوں نے اپنی طرف سے وضع کر لیے ہیں، واقف نہیں تھا کہ تقلید کے لفظ کا اطلاق انسانوں پر بھی ہوسکتا ہے؟ کیونکہ عموماً اس لفظ کو حیوانوں کے لیے استعال کیا جاتا رہا ہے۔ قرآن و حدیث میں جہاں یہ لفظ استعال ہوا ہے وہاں انسانوں کے لیے ہوا ہے اور عام طور پر قربانی کے انسانوں کے لیے نہیں بلکہ حیوانوں کے لیے ہوا ہے اور عام طور پر قربانی کے جانوروں پر بولا گیا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ مجوزین کے نزدیک مقلدین قربانی کے بکر میں اور جب وہ چاہیں ان کی قربانی کردیں۔ خیرالقرون میں لوگ اتنے پست نہ تھے کہ وہ اتباع کے معنی خیز لفظ کو چھوڑ کر تقلید کے بے روح لفظ کو اپنے لیے استعال کرتے۔ وہ اتباع کے معنی خیز لفظ کو چھوڑ کر تقلید کے بے روح لفظ کو اپنے لیے استعال کرتے۔ وہ اتباع کے معنی خیز لفظ کو چھوڑ کر تقلید کے بے روح لفظ کو اپنے لیے استعال کرتے۔ اس بنا پر تو صحابہ کرام میں تقلید کا نام ونشان نہیں پایا جاتا تھا۔ تمام صحابہ کرام کتاب

وسنت کومشعل راہ بناتے تھے۔ وہ لوگ جو کتاب وسنت سے براہ راست استفادہ کی قوت نہیں رکھتے تھے۔ وہ جس عالم سے جائے مسائل دریافت کر لیتے۔ جب کسی مسئله میں ایک صحابی عالم سے اطمینان حاصل نہ ہوتا تو کسی اور عالم صحابی کی طرف رجوع کرتے اور جب مسئلہ کے کتاب وسنت میں ہونے پریفین ہوجاتا تو پھراس پر عمل کرتے ، بعض اوقات ایسے بھی ہوتا کہ جب کسی سے ایک مسلہ دریافت کیا جاتا جاتا تو اگراس کے یاس اسکے متعلقہ دلیل نہ ہوتی تووہ جواب سے معذرت جاہ لیتے اور کسی ایسے کوئی صحافی کی طرف سائل کی رہنمائی فرماتے جو ان کے نزدیک اس مئلہ کے حل کرنے میں اہل ہوتے ۔ تو ایسی صورت میں تقلید کہاں پیدا ہو سکتی تھی۔ اسی بنا پر جب ہم تقلید کے دلدادہ اور اس کو کتاب وسنت کے مقابلہ میں واجب سمجھنے والوں سے بیسوال کرتے ہیں کہتم ذرابیتو بتاؤ کہسب سے پہلا مقلد کون ہوا ہے؟ کیا کوئی صحابی مقلد تھا اگر الیا ہی ہے تو پھر آپ اس صحابی کے نام کا ذکر سیجے لیکن یہ نام ذکر کرنے سے اس لیے قاصر ہیں کہ انہیں صحابہ کرام میں کوئی ایک شخص بھی مقلد نظر نہیں آتا جس کا بیہ نام پیش کرسکیں۔

## تابعين كرام كادور

صحابہ کے مبارک دور کے بعد جب تابعین کرام کا دور شروع ہوا۔ ایبا بہترین دور تھا کہ اس میں قرآن وحدیث کے مصفی چشے عالم اسلام کے ذرہ ذرہ کو سیراب کر رہے تھے۔ ہر طرف قال الله وقال الرسول کی صدایش سمندروں کی لہروں اور دریا کی موجوں کی طرح فضا میں رونق پیدا کر رہی تھیں۔ تو اس وقت کسی خاص شخص کو مطاع اور امام (خلافت والانہیں) بطور جمت نہیں سمجھا جاتا تھا۔ بلکہ ایک ایک شہر میں کئی گئی اہل علم موجود تھے جن سے لوگ عندالحاجت مسائل دریافت کرتے اور وہ میں کئی گئی اہل علم موجود تھے جن سے لوگ عندالحاجت مسائل دریافت کرتے اور وہ

كتاب وسنت سے (قیاس ورائے سے نہیں) ان مسائل كاحل پیش فرماتے - قیاس اور آراء کے سخت مخالف تھے۔ اسکی وجہ پیتھی کہ بدلوگ صحابہ کرام کے تربیت یافتہ تھے۔ جن کی زند گیوں کا اولین مقصد اسلام کی حفاظت اور اشاعت تھا۔ اس بنایر انہوں نے قیاس اور آراء کی سخت الفاظ میں ندمت فرمائی ہے۔ کیونکہ اس سے اسلام این اصل حالت میں محفوظ نہیں رہتا۔ جس کا اجمالی تذکرہ آپ سابقہ اوراق میں پڑھ آئے ہیں۔احادیث رسول کی حفاظت میں بیاوگ بہت محنت سے کام لیتے تھے۔ صحابہ کے اقوال کو مرفوع احادیث سے الگ کرکے بیان کرتے تھے تا کہ الفاظ نبوت کے ساتھ کسی اُمتی کے الفاظ خلط ملط نہ ہو جائیں۔ اب آپ ہی ذرا سوچنے کہ جب حدیث کی حفاظت کا اجتمام اس قدر کیا جائے تو پھر الی صورت میں سے تصور بھی نہیں کیا حاسکتا کہ ایبا اہتمام کرنے والے حضرات کسی ایک آدمی کو اینا مقتداء اور مقلد سمجھتے ہوں۔ لہذا تابعین کا یہ مبارک دور جس کے معتبر ہونے کی شہادت رسالت آب اللہ کی زبان نے دی تھی، بغیر کسی کی تقلید کے ایسے ہی گزر گیا جبیا کہ صحابہ کرام کا مبارک دور تقلید کے بغیر گزرا تھا اور یہ دور خالص اتباع کا دور تھا۔ تابعین کے دور کے بارے میں ہم نے جن خیالات کا اظہار کیا ہے وہ بالکل حقیقت پرمبنی ہیں ہم اس دور میں کسی ایک شخص (جو اہل بدعت سے نہ ہو) کو سی کا مقلد نہیں یاتے اگر معاملہ اس کے برعکس ہے تو پھر مقلدین حضرات جرأت کر کے کسی معروف تابعی کا نام ذکر کریں کہ اس نے فلاں شخص کی تقلید کی تھی۔ این خیال است ومحال است وجنوں

تبع تابعین کا دور

. وہ یہ دور ہے جس میں بڑے بڑے فتنے سر اٹھا کیکے تھے۔قیاس وآراء کو جبت

سمجھا جار ہاتھا۔ قیاسات کو قابل عمل بنانے کے لیے تمہیدیں باندھی جارہی تھیں لیکن پھر بھی یہ ایبا دور تھا جس میں تقلید کا قطعاً رواج نہیں پڑاتھا۔ بڑے بڑے ائمہ امام ابوصنیفه اور امام مالک جنیبی مقدس مستمیاں اینے تلامذہ کو کتاب اللہ اور سنت رسول پر عمل کرنے کی ختی ہے تاکید فرماتے تھے۔ اور وہ شاگرد بھی ایسے با کمال تھے کہ وہ اینے استاذ سے ہراس مسلہ میں اختلاف کرتے جس کو کتاب اللہ اور سنت رسول کے خلاف سمجھتے ۔ امام ابوصنیفہ کے تلامٰدہ پرنظر ڈالیے تو آپ کومعلوم ہوگا کہ انہوں نے اپنے استاذ ہے دو تہائی ہے زائد مسکوں میں اختلاف کیا ہے۔ امام زفر امام ابو یوسف اور امام محرسبھی اینے استاذ سے زبردست اختلاف رکھتے تھے اور تحقیق کرنے کے بعد اگر اینے اُستاذ کا فتو نے غلط ثابت ہوتا تو اسے ترک کرکے سیح مسلم کی طرف رجوع کرتے۔ امام ابو یوسف کا صاع والا قصہ تمام فقہ کی بڑی کتابوں میں مرقوم ہے۔اہل عراق اور ابوحنیفہ بلکہ آپ کے تمام شاگرد کوفی صاع کو درست سجھتے تھے جب كه امام ما لك مدنى صاع كواصل قرار ديتے تھے۔ ايك دفعه امام ابويُوسفٌ مدينه میں تشریف لے گئے تو ان کی امام مالک سے اس مسلم پر گفتگو ہوئی ۔ فیصلہ امام امالک ی کے حق میں ہوگیا تو امام ابو بوسف ؒ نے اسے فوراً قبول فرمالیا ۔ جب آب مرینہ سے واپس کوفہ کی طرف گئے تو امام ابوصنیفہ داعی اجل کو لبیک کہہ چکے تھے۔ امام ابویوسف کواینے استاذمحترم کی وفات کا سخت صدمہ ہوا اور فرمانے لگے میں نے صاع کی محقیق کی ہے جس سے معلوم ہوا ہے کہ کوفی صاع غلط ہے اور مدنی صاع درست ہے۔ اگر آج میرے استاذ موجود ہوتے تو وہ میری اس تحقیق کو ضرور قبول فرماتے۔ امام شعرانی اور دیگر اکابر حنفیہ نے صاحبین کا اینے استاذے ۱/۳ تک اختلاف نقل کیا ہے۔ اگر یہ بات حقیقت ہے اور یقینا حقیقت ہے کہ صاحبین کا

اختلاف ۱/۳ سے بڑھ کر ہوگا تو کوئی انصاف پیند اتنے بڑے اختلاف کی موجودگی میں تقلید کو جائز و درست سلیم کرسکتا ہے۔ جبکہ تقلید اختلاف کی متحمل نہیں ہم اس بات کے کہنے پر فخر محسوں کرتے ہیں کہ تقلید کے ناجائز ہونے پر ہمارے موقف اور آئمہ کے کہنے پر فخر محسوں کرتے ہیں کہ تقلید کی بات کر رہے ہیں اس میں تقلید کی دھیاں بھرتی ہوئی فرق نہیں کیونکہ ہم جس دور کی بات کر رہے ہیں اس میں تقلید کی دھیاں بھرتی ہوئی نظر آتی ہیں۔ شاگرد استاذ سے اختلاف کررہے ہیں اور کتا ب وسنت کے صافی چشمہ سے سیراب ہونے کے لیے دور دراز کے سفر بھی کرتے ہیں۔ بہذا جب مسئلہ میں اپنے استاذ کو بھول جاتے ہیں۔ لہذا ہے دور بھی جو تقریباً ۲۲۰ سال تک کا ہے بغیر تقلید کے گزر گیا اور اس دور کے لوگ یوام وخواص سب متبع سے مقلد نہیں ہے۔

## أئمه عظام كادور

اس دور میں اہل حدیث اور اہل الرائے (قیاس کو مانے والے) دونوں کثرت سے بیدا ہو چکے تھے۔ قیاس آرایاں اور فرضی مسائل حکومت وقت کی تائید وحمایت کے بل ہوتے پرعروج حاصل کر رہے تھے۔ بڑے بڑے گراہ فرقے اپنے ہاتھ پاؤں پھیلا چکے تھے اور ان گراہ فرقوں کو حکومت وقت کی مکمل جمایت حاصل تھی لیکن پاؤں پھیلا چکے تھے اور ان گراہ فرقوں کو حکومت بیراتھی۔ یہی وجہ تھی کہ معز لہ کا اس کے باوجود لوگوں کی اکثریت کتاب وسنت پرعمل پیراتھی۔ یہی وجہ تھی کہ معز لہ کا پیدا کیا ہوا مسئلہ خلق قرآن دب کر رہ گیا۔ احادیث نبویہ کو کتابوں میں جمع کرنے کا شوق اس قدرعام تھا کہ محدثین کی بہت براتھی جماعت شب و روز اس کام میں مشغول شقی۔ اس دور میں حدیث رسول پر جتنا کام ہوا اس کی نظیر کہیں بعد میں نہیں ملتی۔ تھی۔ امام المحدثین ، امام احم خیل بن معین ،امام اسحاق بن را ہو ہے۔ امام المحدثین امام بخاری ، امام مسلم ، امام ابن ماجہ ، ابوداؤد و تر مذی اور امام نسائی وغیر ہم نے اپنی امام بخاری ، امام مسلم ، امام ابن ماجہ ، ابوداؤد و تر مذی اور امام نسائی وغیر ہم نے اپنی

زندگیوں کو جمع حدیث اور اس کی ترتیب و تہذیب کے لیے وقف کیا ہوا تھا۔ اس دور میں بھی اس تقلیدی جمود کو مفقود پاتے ہیں جس پر ہمارے موجودہ حضرات مصر ہیں۔
یہ دور تقلید سے اس اعتبار سے بھی خالی تھا کہ کسی ایک نے اپنی نسبت آئمہ اربعہ یعنی مالکی جنفی ، شافعی یاصبلی کی طرف نہیں کی تھی۔ یہ نسبتیں بعدوالوں کی پیدا وایجاد کردہ ہیں۔ اس دور میں بھی کہیں تقلید کانام ونشان نظر نہیں آتا۔ یہ دور تقریباً ۱۸۴ھ تک محط ہے۔

# چوتھی صدی ہجری

اس سے قبل کے ادوار کا تو آپ نے مطالعہ کرلیا کہ ان ادوار میں تقلید شروع نہیں ہوئی تھی۔لیکن جس صدی کوہم اب زیر قلم لارہے ہیں۔ یہ پہلی تینوں صدیوں کی نسبت فتنوں، جھٹروں،اور قیاس آرئیوں سے بھری ہوئی نظر آتی ہے۔ اس صدی میں بڑے بڑے فتنے اُٹھے منطق و فلفہ برمشمل تالیف وندریس کا کام شروع ہوگیا اور مسلمان اس دور میں تقریباً تین گروہوں میں تقتیم ہو گئے تھے۔ ایک محدثین کا گروہ تھا جو کتابوں وسنت کے حصول میں رات دن کو شاں تھا۔ اور اپنی زندگی کا مقصد صرف ان دونوں کے تمسک میں ہی پایا تھا اور انہی دونوں پر عامل حیلا آر ہاتھا۔ دوسرا براگروہ اصحاب الرائے كا تھا جن كو حكومت ميں كافي تمكن حاصل ہو چكاتھا۔ قاضی اور جج انہیں اصحاب کے مشورے یر مقرر کیے جاتے تھے جس سے حدیث کی بجائے قیاس اور تقلید کو تقویت حاصل ہوتی رہی پیلوک اہل حجاز بلکہ اکثر اسلامی علاقوں سے بڑھ کر عراق میں تقویت حاصل کر چکے تھے۔ خیر سے عراق کی زمین شروع سے ایس تھی جس میں آراو قیاس کے جراثیم خیر القرون میں پیدا ہونے شروع ہو گئے تھے۔ جن کے متعلق امام جعفر صادق جیسے بزرگ اہل بیت نے بڑے تاسف

وحزن کا اظہار فرمایا تھا اور کئی دفعہ اہل الرائے سے مناظرہ کا میدان بھی گرمایا لیکن اس کے باوجود اہل الرائے کااثر ونفوذ بڑھتا چلا گیا حتیٰ کہ چوتھی صدی ہجری میں خلافت کا زیادہ تر انصرام ان کے ہاتھ میں چلا گیا۔

تیسرا گروہ متعلمین حضرات کا تھا جن کے ذریعے وجود باری تعالی، صفات اور دیگر اہم مسائل میں حکومت کی زیر سر پرتی مناظرہ کے رن پڑنے لگے۔ یہ فتنہ اتنابڑا تھا کہ شاید عالم اسلام میں اس سے پہلے علمی رنگ میں کوئی اس سے بڑا فتنہ پیدا نہ ہوا ہو۔ امام ابن تیمیہ اس فتنہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

ہوسکتا ہے کہ ماموں کا بیہ گناہ معاف نہ ہو جو اس نے فلسفہ اورمنطق کی کتابوں کوغیر اسلامی ممالک ہے منگواکر اس کی اشاعت کے لیے کیا۔

ماموں کا دور اگر چہ اس سے ذرا پہلے کا تھا لیکن اس فصل کی آبیاری اس نے کی جواب پھل پر پہنچ چکی تھی جس نے اسلام میں بدعات کے دروازے کھول دیئے۔
کہیں قیاس اور رائے کے جمگھٹے تھے اور کہیں علم کلام کا زور شور سائی دے رہا تھا حکومت میں انہی اصحاب کا عمل دخل تھا۔ محدثین کو نشانہ بنایا جارہا تھا۔ ان کو ب وقوف اور جابل ہونے کا الزام بھی دیا جارہا تھا۔ (۱) لوگ دینی محاملات میں ست ہوئے جارہے تھے۔ حکومت بھی اہل الرائے اور اہل بدعت کی سر پریتی میں گر مجوثی دکھا رہی تھی۔ معزلہ اور دیگر گروہ قیاس وعقل کے بل ہوتے پر بحث وجدل میں مشعول تھے۔ جس سے پھھ لوگ تو کتاب وسنت پر تمسک کرتے تھے۔ باقی لوگ اپنے اپنے اپنے گروہوں کے آئمہ کی طرف جھکے جاتے اور ان مباحث میں حصہ لینے اپنے اپنے نہ جب کو بچانا کے بانے مزہب کے امام کی عصمت کو بچانا

ا- اثار امام شافعی

فرض سجھتے تھے۔ پس اسی طرزعمل نے تقلید کی داغ بیل ڈالی جو بعد میں اسلامی قوت کو پارہ پارہ کرنے کا موجب بنی، امام ابن القیم تقلید کی تاریخ پر اپنے الفاظ میں تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ان هذا التقليد لم يكن في عصر التابعين والتابعي التابعين فليكذنبا المقلدون برجل واحدسلك سبيلهم الوخيمة في القرون الفضيلة على لسان رسول الله صلَّى اللَّه عليه وسلم وانما حدثت هذه البدعة في القرن الرابع المزموم على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم فالمقلدون لمتبوعهم في جميع ماقالوه يبيحون به الفروج والدماء والاموال و يحرمونها ولايدرون ذلك صواب ام خطاء (١) تقلید کا وجود تابعین اور تبع تابعین کے زمانہ میں بالکل نہیں تھا۔ہم اگر اس ﴿ وَمُوىٰ مِينِ غَلِط بَينِ تَو كُونَي مَقَلَد بَهَارِ بِ إِسْ وَمُونِى كُو غَلِط ثَابِت كربِ اور جمين بتلائے کہ کوئی شخص بھی ( مذکورہ أدوار میں ) مقلدين كے اس رائے ير چلا ہوجس ير موجوده مقلدین چل رہے ہیں۔ یہ بدعت چوتھی صدی ہجری میں پیدا ہوئی جس کی ندمت رسول اکرم صلّی الله علیه واله وسلم کی زبان مبارک سے صادر ہو چکی تھی۔ جس کی وجہ ہے ان لوگوں نے صرف اقوال آئمہ ہے شرمگاہوں کو حلال کیا خونوں کو بہایا۔مال ناحق کے تصرف کو جائز کیا بعض طلال چیزوں کو حرام میں بدل ڈالا اور (بعض)حرام کو حلال میں اور پھر لطف کی بات یہ ہے) کہ وہ جس کی تقلید کرتے ہیں ان کے درست اور خلطی پر ہونے کا انہیں علم تک نہیں ہوتا۔ ( کیونکہ امام معصوم نہیں ا\_ اعلام الموقعين ص ۴۵ ج ا

لہذا غلطی اور درستی دونوں کا احمال ہے)

امام موصوف نے زور آور الفاظ سے تقلید کی تاریخ کو بیان کیا کہ اس کا وجود کہا تین قرنوں میں نہیں ملتا بلکہ اس کا وجود اس صدی سے شروع ہوا جو فتنے اور زلازل والی صدی تھی۔اس کا وجود اس صدی میں ہوتا کیوں ناجب کہ اسلام میں تقلید بذات خود بہت بڑا فتنہ ہے۔ اس سے بڑھ کر اور کیا فتنہ ہوسکتا ہے۔ کہ اس کی وجہ سے احادیث صححہ کا انکار ہوگیا۔ آئمہ کے اقوال کو اسلام سمجھ لیا گیا حالانکہ وہ آئمہ اس برعت سے بالکل بری تھے۔انہوں نے تو اس سے منع کیا تھا۔

# مقلدين كوچيلنج:

پھر امام نے کھلے بندوں مجوزین حضرات کو چیلنج کیا ہے کہ تم ایک شخص ہی ایسا پیش کرو جو پہلی تین قرنوں میں کسی کا مقلد ہو ،کیکن تا ہنوز امام صاحب کے اس دعویٰ کو تو ڑ انہیں جاسکا اور نہ ہی کسی نے امام ابن القیم کے اس چیلنج کو قبول کیا ہے۔ دعویٰ کو سینکڑوں برس گزر گئے لیکن ان ادوار کے کسی ایک مقلد کا نام آج تک نہیں پیش کیا جاسکا اور نہ ہی انشاء اللہ آئندہ کوئی پیش کیا جا سکے گا۔

امام ابن خرم ظاہری م ۲۵۲ ہ تقلید کی ابتداء پر روثنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں۔ وانما ظهر (القیاس) فی القرن الرابع فقط مع ظهور التقلید وانماظهر القیاس فی التابعین علی سبیل الرای و الاحتیاط والظن لا علی ایجاب حکم به ولا انه حق مقطوع . (۱) قیاس کا ظہور تقلید کے ظہور کے ساتھ چوتھی صدی ہجری میں ہوا ۔ تابعین کے

١- الاحكام في اصول الاحكام ص ١٨٦ ج٨

دور میں قیاس احتیاط کی بنا پرتھی نہ کہ اس لیے کہ اسے واجب العمل سمجھا جاتا تھا۔ اسے یقین کا درجہ حاصل نہیں تھا بلکہ وہ صرف ظن (خیال) کی حد تک تھی۔

امام ابن حزم کے الفاظ میں قیاس پر عمل اور تقلید چوتھی قرن کی پیدادار ہیں اور پھر قیاس اور تقلید جوتھی قرن کی پیدادار ہیں اور پھر قیاس اور تقلید جون لازم ملزوم ہیں یعنی جب قیاس آیا تو تقلید بھی ساتھ آئی جیسے محض قیاس سے احادیث کا انکار ہوا اسی طرح تقلید ہے بھی احادیث کا انکار ہونا لازی امر تھا۔

مجددا لونت امام صالح العرى تاريخ تقليد سے پرده ان الفاظ ميں المحات بيں۔ ((انماحدث بعد مأتين سنة من الهجرة و بعد فناالقرون

التي اثني عليهم الرسول صلى الله عليه وسلم))(١)

((تقلید کی بدعت رسول الله صلی الله علیه وسلم کے دوسوسال بعد نکلی جب که خبر القران

كازمانه كزركيا تفاجس كے بہتر ہونے كى تعريف خودرسول التوليف نے فرمائى ہے۔))

موصوف نے میہال یہ بتایا ہے کہ تقلید خیر القرون کے بعد کی پیدا اور ایجاد ہے خیر القرون کا دور تقریباً ۱۸۰۰ھ تک کا ہے۔ تقلید کا وجود اس کے بعد کا ہے جو یقیناً چوقی صدی ہجری سے جا کر ماتا ہے۔

علامه ثناء الله ياني يتى تاريخ تقليد كوان الفاظ سے ذكر فرماتے ميں:

فان اهل السنة والجماعة قد افترق بعد القر ون الثلاثة

اوالاربعه على اربعة مذاهب (٢)

"ابل سنت میں جار مربب تین یا جار صدیوں کے گزر جانے کے بعد پیدا

ا۔ایقاظ ۲۵ ۲۰ تفسیر مظہری

ہوئے علامہ پانی پی کی نظر میں تمام امت ایک پلیٹ فارم پرجمع تھی لیکن جب چوتھی صدی میں تقلید اور نداہب اربعہ کی طرح اور داغ بیل ڈالی گئی تو امت ایک مرکز ہے کے کے کر چار مختلف حصوں میں تقسیم ہوگئی ۔ حالانکہ اللہ تعالیٰے نے اس ندہجی اور کروہی تقسیم ہے سینکڑوں سال پہلے ہدایت اور نجاف کے اصولوں کا تعین فرمادیا تھا اور وہ یہ تھا کہ ان ھذا صراطی مستقیما فاتبعوہ تم صرف رسول اللہ علی کے رستہ کی اتباع کرو اور وہ صرف ایک ہی رستہ ہے جو جنت کو جاتا ہے ۔ اگرتم اس ایک رات پر اکتفا نہ کرو گے تو تم مختلف گروہوں میں تقسیم ہوجاو کے ۔ولا تتبعوا لسبل فتفرق بکم ۔ تم جب تک رسول عربی علی ہے کہ سے جدا رستہ تلاش کرو گے تو تم گراہ نہیں ہو گئی مربو گئی مربو گئی مربو گئی مربو گئی مربو گئی مربو گئی میں جو جاو گے ۔علامہ ثناء اللہ پانی پی مشہور حقی عالم ہیں ۔ ان کی بحض کتابیں حقی مدارس میں گے ۔علامہ ثناء اللہ پانی پی مشہور حقی عالم ہیں ۔ ان کی بحض کتابیں حقی مدارس میں پڑھائی جاتی ہیں ۔ وہ تقلید اور تفرقہ کی تاریخ کو چوتھی صدی بلکہ بعد والی صدی کی ایجاد قرار دے رہے ہیں۔

انہیں کے مطلب کی کہدرہا ہوں زبان میری ہے بات ان کی انہیں کے مطلب کی کہدرہا ہوں خراغ میرا ہے رات اُن کی

امام الهندشاه ولى الله محدث دہلوي

نے تقلید کی قباحتوں کو جن الفاظ میں ذکر فرمایا۔ان کا اجمالی نقشہ آپ ملاحظہ کر آئے ہیں۔شاہ صاحب مزید واضح دلائل اور تحقیق سے تقلید کی ابتداء پر روشی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیںا۔

اعلم ان اهل المائة الرابعة لم يكونوا مجتمعين على التقليد

الخالص على مذهب واحد بعينه (١)

چوتھی صدی والے کسی خاص شخص کی تقلید پر جمع نہ تھے۔

مولانا صارم کی غلط محقیق

ندکورہ آئمہ کی عبارات سے کسی صاحب فہم وفراست سے بیخفی نہیں ہوسکا کہ تقلید کا وجود چوتھی صدی کی پیداوار ہے۔ ہم نے احتیاط سے ان آئمہ کے اقوال کو پیش کیا ہے جن کے محقق ہونے میں کسی مخالف سے مخالف کو بھی انکار نہیں۔ ان آئمہ نے تقلید کی تاریخ کو ہمارے سامنے کھی کتاب کی طرح رکھ دیا ہے کہ تقلید الیم برعت ہے جو رسول عربی تھی ہے چارصدیوں بعد پیدا ہوئی۔لیکن ہمارے دور کے برعت ہے جو رسول عربی قلید کے چارصدیوں بعد پیدا ہوئی۔لیکن ہمارے دور کے ایک محقق جن کی علمی رفعت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ وہ جامعہ از ہر کے فارغ اور بہت می کتابوں کے مصنف ہیں اہل علم ان سے خوب واقف ہیں اور ان کا اسم گرامی مولانا عبدالصمد صارم ہے۔ تاریخ تقلید کے متعلق تحقیق کرنے کے بعد فرماتے ہیں:۔

امام ابوحنیفہ نے ۱۱۵ و امام مالک نے ۱۱۱ھ سے فتو کی دینا شروع کیا اسی وقت سے ان کے مقلد اور متبع حسب دستور زمانہ پیدا ہو گئے۔امام مالک کااھ اور امام ابو حنیفہ ۱۱ھ میں اپنے استاد کے جانتین ہوئے۔اس وقت ان کے مقلدین اور تبعین میں اور اضافہ ہو گیا۔صاحب ارشاد الساری نے لکھا ہے۔ طارق بن شہاب بحلی صحابی نے ساتاھ میں وفات پائی۔ اس قول پر یہ کہنے کی جرائت کی جاتی ہے کہ امام الک کی تقلید عہد صحابہ میں شروع ہو چکی تھی۔ (۲)

مولانا صارم نے جو لکھا وہ بلا تحقیق اور بغیر شحیص کے لکھا۔ اس کی غالب وجہ

ا - ججة الله البالغة ج اصم ۵۲ ج ا ت قد إز صارم ص ۷۸

یہ ہے کہ موصوف مقلد ہیں اور مقلد کو تحقیق و دلیل سے واسط نہیں ہوتا۔ اگر موصوف کو تاریخ کی حقیقت اور تحقیق کی کچھ لاج ہوتی تو صرف تقلید کے ثابت کرنے میں اتنی بڑی غلطی سے کام نہ لیتے کہ امام ابو حنیفہ اور مالک کی تقلید صحابہ کے دور میں بھی کی جاتی تھی۔ انہوں نے اس تحقیق کو صرف اس لئے پیش فرمایا کہ وہ اوروں کو خوث نہیں تو کم از کم خود کو تو تقلید پر مطمئن کر لیس گے۔ لیکن انہیں کیا علم کہ میری اس غلط تحقیق کی وجہ سے میری کتاب میں نقص پیدا ہو جائے گا جو تمام کاوش کو اکارت کر دے گا۔ ہم ان کی اس تحقیق کو (حقیقت میں تحقیق نہیں) دووجہوں سے اکارت کر دے گا۔ ہم ان کی اس تحقیق کو (حقیقت میں تحقیق نہیں) دووجہوں سے دکھتے ہیں۔

اول: تقلیدی اور جمودی جوش مذہبی تعصب اور حقیقت سے اغماض۔ دوم یا پھر تاریخ رجال سے عدم واقفیت اور دور صحابہ سے نادانی۔ آیئے اب ہم مولانا کی تحقیق کو صحیح تحقیق کے ترازومیں رکھ کر اس کا صحیح و تجزیبہ کرتے ہیں تا کہ اصل حقیقت واضح ہو۔

اول مولانا کے کلام میں تعارض ہے وہ یہ کہ امام ابو صنیفہ کی تقلید ۱۱۵ھ میں شروع ہو چکی تھی جب کہ آپ کے استاذ ابھی بقید حیات تھے اور اسناد کی موجودگی میں ابو صنیفہ کی تقلید کی گئی جب کہ آپ کے استاذ کی کسی ایک شخص نے تقلید نہیں گی۔ کیونکہ بیک وقت استاذ اور شاگر ددونوں کی اکٹھے تقلید کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا۔

دوم: چند سطور کے بعد فرماتے ہیں۔ آپ مند پر ۱۲۰ ھ کو جلوہ افروز ہوئے تو ہتا ہے۔ آپ مند پر ۱۲۰ ھ کو جلوہ افروز ہوئے تو ہتا ہے آپ کی اس بات کی تصدیق کون بھلامانس کرے گا کہ امام ابھی مندفتوی پر فائز نہیں ہوئے تھے تو ان کی تقلید پہلے شروع ہوگئ تھی۔ کیا تقلید ذات کی ہوتی ہے یا اقوال کی؟ یہ بات مولانا صارم صاحب کی نہیں بلکہ مقلدین سے اس سے بھی بڑے

بڑےمضحکہ خیز انکشافات ہوجایا کرتے ہیں۔

# دَورِصِحابه كالغين:

آئے اب ہم آپ کے سامنے دور صحابہ کا تعین پیش کرتے ہیں جس سے آپ كومعلوم مو جائے گا كه آخرى صحابي كس سن ميں فوت موسئ اور وہ كون تھ؟ اور اس کے شمن میں طارق بحلی کی وفات کا بھی تحقیقی تجزیہ ہو جائے گا۔

دور صحابہ کے تعین میں بالکل معمولی اختلاف ہے جس کو حقیقت میں اختلاف نہیں کہا جا سکتا۔ امام سلم کی محقیق میں وفات کے لحاظ سے آخری صحابی ابوالطفیل ہیں جو ١٠٠ھ میں ہوئی ہے لیکن بدروایت ایسے الفاظ سے ہے۔ جو اکثر طور پر ثقہ کے مقابلے میں مقبول نہیں ہوتے صحابہ کے دور کی تعیین و مخصیص خود رسول السَّاللَّ نے فرما دی تھی عبداللہ بن عمر فرماتے ہیں۔

(( ا -صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلّم ذات ليلة صلوة العشاء في احر حياته فلمّا سلم قام فقال ارايتم ليلتكم هذه فان على راس مائة سنة منها لايبقى ممن هو على ظهرالارض احدٌ))(١)

''ایک روز رسول الله علیہ نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں ہمیں عشاء کی نماز بڑھائی اور کھڑے ہو کر فرمانے گئے مجھے اس رات دکھایا گیا ہے کہ آج جتنے حضرات بھی اس دنیا میں موجود ہیں۔ان میں سے کوئی سوسال تک زندہ نہیں رہے گا۔،،

#### ۲- اس طرح جابرٌ فرماتے ہیں:

((سمعت النبي صلى الله عليه وسلم قبل ان يموت بشهر تسألون عن الساعة و ان علمها عندالله واقسم بالله ماعلى الارض من نفس منفوسة فاتى عليها مائة سنة))

"میں نے رسول اللہ علیہ اللہ علیہ سے سنا آپ قسم اٹھا کر فرما رہے تھے تم قیامت کے متعلق سوال کرتے ہواس کا علم تو صرف اللہ تعالی کو ہے۔ آج کوئی نفس موجود نہیں کہ اس پر سوسال گزر جائے (یعنی وہ پھر بھی زندہ رہے،،

س-((عن ابی سعید عن النبی صلی الله علیه وسلّم قال الایاتی مائة سنة وعلی الارض نفس منفوسة الیوم)) (۱)

"زمین پرکوئی ایبانفس آج کے دن موجودنہیں کہ وہ سوسال تک زندہ رہے'
ان احادیث، سے دَورِ صحابہ کا تعین زیادہ سے زیادہ ۱۱ھ تک ہوسکتا ہے یعنی آپ کی وفات سے لے کرسوسال کا عرصہ ۱۱ھ کو پورا ہو جاتا ہے ہم کیے گوارہ کر

آپ ی وفات سے سے روساں ہ رصہ ۱۱۱ ھو پر ۱۱ ہو جا ہے ، سے وارہ روسا سے اللہ کے سے وارہ روسا کے جا ہے وارہ روسا کے جا ہے وارہ روسا ہو جمیں ۱۱اھ کے متعلق خبر دیتی ہوں اور تم ان تمام احادیث سے اغماض کر کے کسی شارح کی بے ثبوت اور بے بنیاد بات کو اپنے لیے دلیل بنا لو۔ کیا بیقرین انصاف ہے کہ ان تمام احادیث صححہ کو کسی ایک کے قول سے رد کر دیا جائے اور اپنے غلط مطلب کو ثابت

۔ کرنے کے لیے شخصی آراء کو قبول کر لیا جائے۔

ا-مسلمص٠١٣٣٣

## طارق بن شهابٌّ کا سن وفات:

آیے اب مولانا نے جس صحابی کا ذکر فرمایا ہے ان کے متعلق بھی سنتے جائے (طارق بن شہاب بن عبد الشمس بن هلال البجلی الاحمسی رای النبی صلی الله علیه وسلم وروی عنه مرسلا وعن الخلفاء الاربعة وبلال و حذیفة وغیرهم من الصحابة روی عنه اسمعیل بن ابی خالد وقیس بن مسلم قال ابو داود رای النبی میلید و شمانین و قال خلیفة و غیره مات سنة اثنتین و ثمانین و حکی ابن خیشمة عن ابن معین انه مات ۱۲۳ وهو وهم)) (۱)

"طارق بن شہاب نے رسول الله وقت کو دیکھا ہے لیکن آپ سے ساع نہیں لیعنی کوئی حدیث نہیں سنی ۸۲ھ کوفوت ہوئے ہیں ابو نیم شد نے ابن معین سے ۱۲۳ کائن جو ذکر کیا ہے وہ وہم (نقل کرنے والے کی بھول) ہے،

صاحب مشکوة ان کی وفات کا ذکرکرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ مات سنة اثنتین وثمانین سنه (۲) (مشکوة)الکمال فی اسماء الرحال آب۸۲ھ کوفوت ہوئے ہیں۔

صاحب فتح البجيد نے بھى طارق كے ترجمه ميں ان كى وفات ٨٢ھ ميں ورك البحال كى كتاب ميں ملاحظه فرماليس آپ كو ورك البحال كى كتاب ميں ملاحظه فرماليس آپ كو

ا- تهذيب التهذيب ص ع ج ٥ ٢ مشكوة الكمال في اساء الرجال

۸۲ھ وفات کا سال ۸۲ھ ہی نظر آئے گا۔

ندکورہ احادیث اور رجال کی کتب پرغور کریں تو آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ سن وفات میں کوئی اختلاف لیکن محدثین ان وفات میں انا طویل اختلاف لیکن محدثین سے اوجھل ہرا ہے۔ دراصل یہ وہم کا نتیجہ ہے ورنہ ہوتا جتنا کہ مولانا نے بیان کیا ہے کہاں ۸۲ھ اور کہاں ۱۲۳ھ یعنی سنین وفات میں ۱۴ سال کا اختلاف تو محدثین اسے ضرور بیان کرتے اگر مولانا انصاف کی عینک سے جناب بجل کے ترجمہ کو پڑھتے تو ان سے اتن بڑی اور فحش غلطی سرزد نہ ہوتی اور وہ اپنی تحقیق کو ۸۲ھ کی بجائے اسلام کے معیار پر قطعاً نہ پر کھتے۔

مزے کی بات سنے طارق بن شہاب رضی اللہ عنہ کو فہ میں رہے۔ ان کی پوری زندگی کوفہ میں گزری لیکن امام ابو حنیفہ ان سے ملاقات کا شرف حاصل نہ کر سکے۔ کیا یہ ممکن ہے جو صحابی ۲۳ سال ابو حنیفہ کی زندگی میں کوفہ میں رہا ہو۔ ایک ہی شہر ہواور پھر ملاقات نہ ہو سکے۔ جو آپ نے سن وفات ذکر کیا ہے اگر اسے درست سلیم کر لیا جائے تو ہم سجھتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ سے بڑھ کر بے نصیب کون ہو سکتا ہے کہ ایک صحابی اسی شہر میں آپ کی موجودگی میں ۲۳ سال بسر کردے لیکن آپ اس کی ملاقات کے لیے ایک دن حاضر نہ ہوں۔

مولانا انصاف فرمائے۔ اگر معاملہ ایسا ہی ہے جیسا کہ آپ نے ذکر کیا ہے تو پھر حفقت کی بنیادیں ہل جائیں گی کہ وہ ند ہب کیا ہے جس کے بانی نے اپنے شہر میں رہتے ہوئے ایک صحابی سے ملاقات نہیں کی۔

تقلیدای کا نام ہے کہ اس میں تمام سوچ مفلوج ہو جاتی ہے اور آدی اُن ہونی باتوں پر اُتر آتا ہے۔ اگر سمع خراشی نہ ہو اور طبعیت اس کی متحمل ہوتو پھر غالب کا

ایک شعر سنتے جائے جوانہوں نے کسی ایسے موقع پر ہی کہا ہوگا۔

ب رہا ہوں جنوں میں کیا کیا کچھ کھ نہ سمجھ خدا کرے کوئی

کیا تقلید بدعت ہے؟

اس سے پہلے کہ ہم تقلید کے بدعت ہونے پر دلائل یا ثبوت پیش کریں بدعت کی تعریف اور اس کے مفہوم کو مجھ لینا چاہیے تا کہ اس سے کما حقہ آگاہی ہو جائے۔ تعريف بدعت:

((احداث مالم يكن في عهد رسول الله عَلَيْكُم))

"جس كا وجود رسول الله علية ك زمانه ميس يايا جائه-"

الم شافعي نے بدعت كى تعريف ان الفاظ ميس كى ہے:

((البدعة ما خالف كتابا او اجماعاً او اثرا عن بعض

اصحاب النبي مُلْكُمْ أَنْ ))

"جوكماب الله سنت رسول اجماع امت يا صحابه كي آثار كي خلاف مو

وہ بدعت ہے۔،،

بدعت کی تعریف میں ہم نے دو رائے پیش کی ہیں۔ پہلی تعریف میں قدرے ابہام ہے جب کہ دوسری میں تفصیل ہے۔امام شافعی نے بدعت کی تعریف میں كتاب وسُقت كے ساتھ اجماع اور آثار صحارب كو بھى شامل كيا ہے۔ بعض نے اس ہے زیادہ قیود بھی لگائی ہیں لیکن وہ کسی صورت میں درست نہیں۔ عرفاً بدعت ایسے امور کو کہا جاتا ہے جس کی دلیل کتاب وسنت اور صحابہ کرام سے نہ ہو اور اسے دین

## سمجھ کریا تواب سمجھ کر کیا جائے۔

# بدعت رائج کیوں ہوتی ہے؟

اب بیسوال بیدا ہوتا ہے جو کام رسول الشفائی نے نہیں کیا یا سحابہ کرام نے اس کام کو ہاتھ نہیں لگایا تو بعد والے اسے معمول بہ کیوں بناتے ہیں۔ اس کی گئ وجوہات ہیں جن کی وجہ سے دین میں اختراع سے کام لیا جاتا ہے۔

ا۔ بدعت جاری کرنے والے کے سامنے کوئی مصلحت ہوتی ہے۔ لینی ایسا معاملہ ہوتا ہے۔ جس کے کرنے میں وہ مصلحت سمجھتا ہے۔

۲۔ لعض دفعہ ذاتی اغراض اور مقاصد سامنے ہوتے ہیں۔

۳۔ بدعت جاری کرنے والے کو اس میں دیگر احکام سے نسبت یا مشابہت نظر آتی ہے۔

سم بسا اوقات وہ اسے دین سمجھ لیتا ہے جو حقیقت میں دین نہیں ہوتا۔

۵۔ اپنے نظریہ وعقیدہ کی حمایت مقصود ہوتی ہے۔

العض اوقات حکومت کی ہاں میں ہاں ملانا پڑتی ہے جس سے بدعت کی عالمت نہیں ہوسکتی۔ تو بعد والے اس کو دین سمجھ لیتے ہیں جیسا کہ میلا د النبی کی محافل وجلوس اور نقاریب ہیں۔

2- کسی عالم سے سوال کیا جاتا ہے جو عدمِ واقفیت کی بنا پر اصل مسئلہ کو سمجھ نہیں سکتا تو اس کے متعلق غلط فتو ی صادر کر دیتا ہے جوعوام میں مقبول موجاتا ہے۔ ہوجاتا ہے۔

کین ان سب سے بڑھ کر بدعت کا رواح جس بنا پر کیا جاتا ہے وہ نہ ہی تعصب
 اور اپنے مخالفت سے عناد کا نتیجہ ہوتا ہے۔ تقلید بھی اس کی مرہون منت ہے۔

## بدعت كاحكم:

بدعت کوخواہ کتنے درجوں میں تقسیم کر لو وہ بہر حال بدعت ہے۔ خاتم الرسلین م بدعت کے خلاف فیصلہ دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

((کل بدعة ضلالة و کل ضلالة في النار.)) (١)
" بر بدعت گرائى ہے اور ﴿ گرائى آگ میں ہے،

### برعت سے بچاؤ.

رسول الدعالية كى زبان اطهر سے ثابت ہوگيا ہے كہ تمام بدعتيں گمراہى ہيں تو پھر اس سے اجتناب اور بچاؤ كے احكام بھى ہونے چاہئيں۔ ظاہر ہے كہ گمراہى سے بچنا بہت بردا كام ہے تو اس سے اجتناب اور بچاؤ كے احكام بھى اس مبارك زبان سے صادر ہوئے ہيں جس زبان سے اس كو گمراہى كہا گيا ہے۔ آپ نے ايك طويل خطبہ ارشاد فرمایا جس میں آپ نے بے حدیث لوگوں تک پہنچائی۔

ا .انه من يعش منكم فيرى اختلافا كثيراً فعليكم بسنتى و سنة المخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ واياكم ومحدثات الامور فان كل محدثه بدعة وكل بدعة ضلالة (٢)

''تم میں جو زندہ رہے گا وہ بہت اختلاف دیکھے گاتم نے میری اور خلفاءِ راشدین کی سنّت کو لازم پکڑنا اور اس پر سخق سے عمل کرنا ہے ہر نئے کام سے بچو' ہر نیا کام (دین میں) بدعت ہے اور ہر

ا- نبائي صفه ۱۸۸ ج السيد المراج المراج المراج على المراج على صفه المراج على المراج على المراج المرا

بدعت گمراہی ہے۔''

٢. عن عائشه قالت قال رسول الله عَلَيْكُ "من احدث في امرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ" (متفق عليه)

"جس نے دین میں کوئی نیا کام کیا وہ مردود ہے۔" (لیعنی وہ قطعاً قامل عمل نہیں)

ان ہر دواحادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے وقوع ہونے والے اختلاف کا ذکر فرمادیا تھا اور ساتھ ہی اس اختلاف سے بیخے کا حل بھی ذکر فرما دیا تھا کہ تم نے میری سنت اور خلفاء راشدین جو سیح معنوں میں ہدایت یافتہ ہیں کی سقت پر سختی سے عمل کرنا۔

اب قابل غور مقام یہ ہے کہ تقلید کی وجہ سے امت میں اختلاف نہ پڑے اور اسلام کو کتنے بڑے حواد ثات برداشت کرنا پڑے۔کیا تقلید رسول اللہ عقالیہ کے دور میں تھی یا صحابہ کے دور میں کوئی کی کا مقلد تھا اس کی حقیقت سے آپ تاریخ تقلید کے بیان میں روشناس ہو کچے ہیں تو پھر کیا وجہ ہے ہم اس کام کو فوراً بدعت قرار دیتے ہیں جو صحابہ کرام کے دور تک نہ ہوا ہوتو یہ تقلید جو چوتھی صدی میں پیدا ہوئی کیے بدعت نہیں ہوسکتی۔ یقیناً بدعت ہے اکابر عکماء نے اس کے بدعت ہونے کا اعلان ہے۔ جن کا اجمالاً ہم تذکرہ کرتے ہیں حافظ ابن حزم فرماتے ہیں۔

((ان عصابة من اهل العصر الرابع ابتدعو في الاسلام هذه البدعة الشنعاء))(١) چوش صدى كے چندلوگوں نے تقليد كى بدترين برعت

ا الاحكام ص ٢ ١٠١٥

اسلام بیں جاری کی ۔ مزید فرماتے ہیں۔ تقلید بہت بوی بدعت ہے(۱) ابن قیم فرماتے ہیں۔

((انما حدثت مذه البدعة في القرن الرابع)) (٢)

تقلید بدعت کی چوشی صدی ججری میں پیدا ہوئی۔

امام صالح عمري نے اس بدعت كا ان الفاظ ميں ذكر كيا ہے:

((هو ايضافي نفسه محدثة)) (٣)

تقلید بدات خود بدعت ہے۔

شاہ اساعیل شہید نے تقلید کو بدعاتِ هیقیہ میں شار کیا ہے فرماتے ہیں۔ وجوب تقلید شخص معین از آئمہ مجہدین از قبیل بدعاتِ هیقیہ است (۴)

تقلید شخصی آئمہ مجہدین کی حقیقی بدعت ہے۔

ہم نے ان چار ہزرگوں کے اقوال محض تائید کیلئے پیش کئے ہیں ورنہ یہ بات تو تاریخ تقلید سے ثابت ہو چکی ہے کہ اس کی ابتداء رسول مقبول کے سیکلروں برس بعد ہوئی جس کو حکومت کے ذریعے پھلنے پھولنے کا موقع خوب ہاتھ آیا جس سے وہ اسلام کے رگ و ریشہ میں سرایت کر گئی حالانکہ اسکے بدعت ہونے میں کسی کو انکار نہیں ہونا چاہیے تھا کیونکہ یہ ایسا امر ہے جس کا وجود نہ رسول التعلیق کے دور میں اور نہ ہی صحابہ اور تابعین کے دور میں تھا تاریخ تقلید کی اتنی زبردست شہادتیں خود اس بات کا بین ثبوت ہیں کہ تقلید بدعت ہے۔

۲\_اعلام الموقعين ص١٣٥ج٣

٧ \_الصناح الحق الصريح ص

٣\_ ايقاظ ص ٢٨

بأب شثم

# تقليد شخصي

معاملہ باینجا رسید کہ تقلید شخصی کو ہمارے اس دور میں جو رواج ہے۔ شاید اتنا اس سے پہلے بھی نہ ہو۔ آئے دن اس پر مناقشے اور مناظرے کے میدان گرم ہوتے نظر آتے ہیں ہم اس ضمن میں اپنی علمی بساط کے مطابق گفتگو کریں گے۔

اس سے قبل کہ ہم اس موضوع کو نوک قلم پر لائیں اس بات کو ذہن میں لانا بہت ضروری ہے کہ جب مطلق تقلید کی نفی میں ہم نے کتاب اللہ' احادیث رسول' آثار صحابہ اور اقوال آئمہ پیش کر دیئے ہیں اور اسے مضبوط اور قوی دلائل سے جن کا توڑتا ہنوز مقلدین پیش نہیں کر سکے تو تقلید شخصی کا معاملہ تو اور بھی مشکل اور دفت طلب ہے آجا کے ان کے پاس اس پرسب سے بڑی دلیل اجماع امت ہے لیکن وہ بھی حقیقت کے سراسر خلاف ۔ اس اجماع کی حقیقت عنقریب آپ کے سامنے آجائے گی۔انشاء اللہ تقلید شخصی کے سلسلہ میں ہم طرفین کے دلائل پیش کرتے ہیں آ جائے گی۔انشاء اللہ تقلید شخصی کے سلسلہ میں ہم طرفین کے دلائل پیش کرتے ہیں تاکہ فیصلہ کی صورت انصاف پند حضرات کے سامنے بالکل کھل کرآ جائے۔

# تقلید شخص کے وجو بی دلائل

مقلدین حضرات اس سلسلہ میں عومًا تین یا چار دلائل پیش کرتے ہیں جو حقیقت میں تقلید کے جواز میں نہیں بلکہ رد میں ہیں جیسا کہ آپ اس سے قبل ان دلائل کو ملاحظہ فرما آئے ہیں کن کو یہ حضرات تقلید مطلق کے جواز میں پیش کرتے ہیں جس طرح بحد اللّٰہ وہ سجی دلائل تقلید کے رد میں ثابت ہوئے اس طرح یہ دلائل بھی

تقلید کے باطل ہونے کا فیصلہ دیں گے وباللہ التوفیق۔

ا عن معاذ بن جبل ان رسول عَلَيْكِ لمابعثه الى اليمن قال "كيف تقضى اذا عرض لك القضاء قال اقضى بكتاب الله فان لم تجد في كتاب الله قال فبسنة رسول عَلَيْكِ قال فان لم تجد في كتاب الله ولا في السنه قال اجتهد برايي فان لم تجد في كتاب الله ولا في السنه قال اجتهد برايي ولاآلو فضرب رسول عَلَيْكُ صدره فقال الحمدلله الذي وفق رسول رسول الله عليه عَلَيْكُ لمايرضي رسوله"(1)

"معاویہ فرماتے ہیں رسول اللہ نے جب ان کو یمن کا عامل بنا کر بھیجا تو فرمایے۔ ((اے معاذتم فیصلہ کس طرح کرو گے)) معاذ فرمانے گے۔ اللہ تعالیٰ ک کتاب سے۔ آپ نے مزید فرمایا ((اگر اللہ تعالیٰ کی کتاب سے مسلم سنہ باؤ تو پھر کیسے فیصلہ کرو گے؟ معاذعرض کرنے گئے یا رسول اللہ! آپ کی سنت سے۔

((آپ نے فرمایا اگر دونوں میں سے مسئلے کا حل نہ ملے تو پھر کیا کروگے ))؟
معاذ رضی اللہ عنہ کہنے لگے میں اجتہاد سے کام لوں گا اور اس میں کسی فتم کی کی نہیں
کروں گا۔ آپ نے یہ بات سُن کر معاذ کے سینے پر ہاتھ مارااور فرمایا "تعریف اللہ
کی ہے جس نے رسول اللہ کے ایکی کو ایسی توفیق بخشی ہے جس سے اللہ کا رسول راضی ہو۔،،

اس حدیث سے استدلال کرتے ہوئے مقلدین فرماتے ہیں۔ آپ نے تمام یمن والوں پر معاذ کی تقلید کو واجب کیا تھا ہم کہتے ہیں ان کی یہ بات محل نظر بلکہ قابل گرفت ہے۔

ار ترزی صفه ۲۳۷ ج ۱

- وہ اس لیے کہ رسول اللہ علیہ کی موجودگی میں کسی ایک کی تقلید کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا اور بیمسکلمتفق علیہ ہے۔
- ۲۔ اور پھر ہم سابقہ اوراق میں تفصیل سے بحث کر آئے ہیں کہ صحابی کی اطاعت نہیں ہوتی بلکہ کتاب و سنت سے دلائل کی وجہ سے اتباع ہوتی
- کیا یمن میں معاذ سے برا کوئی اور عالم موجود تھا جس کی طرف مسله کی تحقیق کے لیے رجوع کیا جاسکتا تھا اور بیحقیقت پر مبنی ہے کہ اس وقت معاذ اكيلي بي ومان عالم تھے۔
- معاذ کے علم کی شہادت خود رسول التھا ﷺ نے فرمائی ہے آپ اوامرونواہی ے اچھی طرح واقف تھے اور خود رسول اللہ اللہ کا کے کوآپ پر اعتاد تھا۔
- اس حدیث میں کہاں ہے کہ وہ لوگ معاذ کی تقلید کریں اور وہ بھی قیامت تک کریں۔
- ٢- آپ وہا بحاكم كى حيثيت سے كئے تھے۔اى بنا پرتوآپ نے فرماياتم فیصلہ کیے کروگے جب کہ قضا کااطلاق عام طور پر نزاعی مسائل کے فیصلوں پر ہوتا ہے۔احکام میں فتوی کالفظ استعال کیاجاتا ہے 2- اگرچہ اس صدیث کوفقہا کے نزدیک تلقی بالقول کادرجہ حاصل ہے لیکن اس کے ضعف میں جوخدشہ ہے وہ کسی اہل علم سے مخفی نہیں کیونکہ یہ حدیث جس سند سے مروی ہے وہ ضیعف ہے اور اصول میں ضعیف روایت قابل نہیں گویا کہ یہ اسادی اعتبار سے نہ

## www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

ہونے کے برابر ہے اتن تو جیہات واحمالات سے اگر آپ

کواب بھی تقلید نظرآتی ہے تو ہم پھراس کا کیا علاج کر سکتے ہیں جب کہ آپ کی کتابوں میں مرقوم ہے ((اذاحاء الاحتمال بطل الاستدلال))

"جب احمال آجائے تو استدلال باطل موجاتا ہے۔،،

پھر جناب معاد ؓ نے جو اصول پیش کیے ان پرغور کرو۔ کیا اگر وہ کتاب اللہ سے فیصلہ کرتے ہیں یا سنت رسول ؓ سے تو وہ تقلید ہوگی۔ ہرگز اس کو تقلید نہیں کہا جا سکتا۔ وہ تو براہ راست کتاب وسنت کی اتباع ہوگی۔ اگر فرض کر لیا جائے کہ وہ قیاس سے فیصلہ کریں گے۔ تو آپ ان اقوال کا کیا حل سوچیں گے جن میں معاد ؓ نے قیاس کی شدید خدمت کی ہے جیسا کہ آپ کا ایک قول پیچھے گزر چکا ہے۔ یہ تو نہیں ہوسکتا کہ وہ قیاس کی فدمت ہمی فرما نیں اور خود اس پر عمل کریں۔ تو گویا معاد ؓ کے اقوال میں تضاد پیدا ہوگیا تو آپ کے اصول کے مطابق تناقض کے وقت احوط اور مخاط امر کو قبول کیا جاتا ہے تو یہاں مخاط امر کی ہے جس سے انہوں نے ڈرایا ہے اور اس کی خدمت کی ہے۔ گویا کہ آپ کا استدلال اصول فقہ کی وجہ سے باطل ہوگیا اور ہمارا مذمت کی ہے۔ گویا کہ آپ کا استدلال اصول فقہ کی وجہ سے باطل ہوگیا اور ہمارا مدیث سے کی طرح بھی تقلید شخصی کا جواز نہیں نکالا جا سکتا۔

## ۲- ابوموسیٰ کا فرمان:

﴿ (لاتسألوني ما دام هذا الحبر فيكم))

''جب تکتم میں عبداللہ بن مسعود موجود ہیں تم مجھ سے سوال نہ کرو۔،،
اس اثر سے اہل تقلید نے بیتا ثر دینے کی کوشش کی ہے کہتم عبداللہ کی طرف رجوع کرو اور ان سے مسائل کا حل کروایا کرو۔ تو مسائل حل کرانے کا مطلب ہے

ے تم ان کی تقلید کرو۔

اس استدلال کا بطلان ہم دوطرح سے کرتے ہیں۔

اوّل یہ واقعہ کوفہ کا ہے اور ابومولی کوفہ کے حاکم تھے۔آپ انظامی مصروفیات ك وجه سے عام مسائل كے حل كے اين مسعود كى طرف رجوع كا حكم ديئے - پھر ابن مسعود طویل صحبتِ رسول کی بنا بر ابوموی سے دینی امور کے زیادہ عالم سے کیوں کہ اس کی شہادت خود رسول مقبول سے وارد ہے۔پھر استدلال بھی عجیب ہے کہ اصل الفاظ کو بھول کر اپنی جانب سے غلط مفہوم نکا لنے کی کوشش گئی کی ہے۔ (۱) اگر اصل الفاظ پر ذراغور کرتے یا دیانت داری سے کام لیتے تو ایبا استدلال کرنے کی مجمی جمارت نه ہوتی وہ اس لئے کہ ابوموی رضی الله عنه فرمارے ہیں جب تک ابن مسعود یہاں موجود ہیں اس وقت تک تم ان سے مسائل دینیہ کا حل معلوم کیا كرو\_كويا جب وه كوفه سے چلے جائيں يا وفات ياجائيں تو اس وقت تم نے ال كى تقلیہ نہیں کرنی۔ اگر آپ نے اس اثر سے استدلال کرنا ہے تو تمام الفاظ کو سامنے رکھئے ۔ بنہیں کہ اینے مطلب کی بات کو قبول کر لو۔ اور باقی کی طرف دھیان ہی نہ دو۔خدا را انصاف سے سوچے موجودہ تقلید کی یہی صورت ہے کہ تقلید اس کی جائے جوموجود ہو۔اگرموجود نہ ہواس کی تقلیر نہیں؟ کیا تمہاری تقلید بھی اسی قتم کی ہے؟ کیا تم زندہ علاء کی تقلید کرتے ہو یا جوفوت ہو چکے ہیں؟۔جبتم خود ابوموی کے اس فرمان برعمل نہیں کرتے تو پھراس سے تمہارا دلیل پکڑنا کیسا۔

ا۔ اصل میں بی حدیث ورافت کے باب میں آئی ہے کہ لوگوں نے ابوموی سے ورافت کے متعلق سوال کیا تو آپ نے اس کا جو جواب دیا ابن مسعود نے تسم اٹھا کر فرمایا کہ بیہ جواب غلط ہے تو تب آپ نے فرمایا تم ابن مسعود سے سوال کیا کرو۔ مشکوٰۃ

آئمہ اربعہ کو کتنا عرصہ ہوا وہ دنیا فانی سے ابدی جہاں کوسدھار گئے اورتم ابھی تک ان کی تقلید میں بھینے ہوئے ہو۔ اگرتم نے اس اثر کو دلیل بنانا ہی ہے تو آج ہی جرآت کر کے ابن مسعود کی تقلید ہی جرآت کر کے ابن مسعود کی تقلید کا اعلان کرکے ابن مسعود کی تقلید کا اعلان کرکے ابن مسعود کی تقلید کا اعلان کرویا پھر اس اثر کے مطابق ابو حنیفہ کی تقلید کو ترک کر کے کسی زندہ عالم کی تقلید کرو۔

روم: ابوموی کے اس فرمان میں کہاں ہے کہتم ابن مسعود کی تقلید کرو۔
یہاں تو صرف یہ ہے کہتم ان سے بوچھا کرو کیوں کہ وہ اس وقت کوفہ میں سب
سے بڑے عالم تھے۔ بڑے عالم کی طرف رجوع کرنا کیا تقلید ہے۔ اگر صرف مسئلہ
طلب کرنے کا نام تقلید ہے تو موجودہ مقلدین حفی تو نہ ہوئے بلکہ وہ جس سے مسئلہ
معلوم کریں گے اس کے مقلد ہوں گے۔

### اہل مدینہ کا قول:

((عن عكرمه ان اهل المدينة سألوا ابن عباس عن امراة طافت ثم حاضت قال لهم تنفر قالوا لاناخذ بقولك وندع قول زيد))

"اہل مدینہ نے ابن عباس سے دریافت کیا کہ ایک عورت طواف کے بعد حیض والی ہو جاتی ہے تو وہ کیا کرے تو ابن عباس نے فرمایا "وہ طواف وداع کے بغیر جا سکتی۔" اہل مدینہ کہنے گئے ہم زید کے قول کو ترک کر کے ابن عباس کے قول پر عمل نہیں کریں گے۔،،

اس اثر سے استدلال کرتے ہوئے مقلدین کہتے ہیں۔ اگر اہل مدینہ کے

نزدیک تقلید شخصی واجب نه ہوتی تو وہ یہ کہنے کی جرأت نه کرتے کہ ہم زید کے قول کو نہیں چھوڑ سکتے لیکن یہ استدلال کئی لحاظ سے لغواور باطل ہے۔

یہ تو آپ کو تعلیم ہے کہ اہل مدینہ نے ابن عباس سے مسکلہ ضرور پوچھا تھا۔ اگر وہ تقلید شخص کے قائل ہوتے تو پھر ان سے مسکلہ دریافت ہی نہ کرتے پھر ہوسکتا کہ وہ ابن عباس کے جواب پر مطمئن نہ ہوئے ہوں کیوں کہ ابن عباس نے اس مسکلے کاحل مرفوع حدیث سے پیش نہیں کیا تھا۔ اگر وہ اس مسکلہ کو مرفوع روایت سے حل کرتے تو اہل مدینہ اسے ضرور قبول کرتے۔ اگر چہ یہ مسکلہ ابن عباس کے قول کے مطابق تھا لیکن انہوں نے زید کے ذاتی قول کو سُن کر مرفوع حدیث کے لئے ابن عباس کی طرف رجوع کیا کہ ہوسکتا ہے کہ ابن عباس سے مرفوع حدیث مل اپنی رائے جب انہوں نے مرفوع روایت بیا کرنے کے بجائے اپنی رائے جب فتویٰ دیا تو اہل مدینہ نے زید کے قول کو تروی کے بجائے اپنی رائے حدیث کی طرف رجوع کیا کہ ہوسکتا ہے کہ ابن عباس سے فتویٰ دیا تو اہل مدینہ نے زید کے قول کو ترجے دی۔

اہل مدینہ کے نزدیک زید ابن عبال سے زیادہ عالم تھے۔ وہ اس لئے کہ زید صحبت رسول میں پرانے تھے اور کا تب وی بھی رہ چکے تھے۔ پھر جامع قرآن بھی تھے اور بعض علوم میں مضبوط اور پختہ کار تھے جس کی وجہ سے انہوں نے زید کو ابن عباس پرتر جمح دی۔

نیز تقلید شخصی کن الفاظ سے ثابت ہوتی ہے۔انہوں نے کب کہا ہے کہ ہم پر زید گی تقلید واجب ہے لہذا ہم صرف زید کے قول پر ہی عمل کریں گے۔ اس مسلم میں تو انہوں نے ابن عباس پر ڈیدکو اس لئے ترجیح دی تھی کہ انہوں نے بھی اپنا خیال ظاہر کیا تھا نہ یہ کہ انہوں نے کہا کہ زید ہی

ہمارے لئے جت ہیں اگر ابن عباس کوئی حدیث پیش کرتے تو اہل مدینہ اسے فوراً قبول کر لیتے ۔ اگر انہوں نے حدیث کوقبول نہیں کرنا تھا تو انہوں نے ابن عباس کے فتو کی اور مسئلہ کیوں دریافت کیا؟

جب امام مالک اہل مدینہ کا اجماع نقل کرتے ہیں تو اس وقت آپ کہہ ویت ہیں کہ مرف اہل مدینہ کا ذاتی عمل کافی نہیں اور نہ ہی بیشری قبت ہے۔ اگر اس وقت اہل مدینہ کے عمل قبت نہیں ہو سکتے تو مسئلہ تقلید کے بارے میں کیوں قبت ہیں؟ کیا یہ کمال تناقض نہیں کہ ایک بات کی موقع پر قبت ہو جب کہ وہی بات کی دوسرے موقع پر شری قبت سے خارج سمجھی جائے۔ یہی وجہ ہے کہ مقلدین اکثر طور پر تناقض کا شکار رہتے

اگر امام مالک کے مسئلہ (جوعمل مدینہ کے بارے میں ہے) پر کلام کیا جا سکتا ہے تو پھر اہل مدینہ کے اس قول پر کیوں کلام نہیں ہوسکتا۔

پھر فقہ کے مشہور اصول کے مطابق کسی ایک شہر خواہ مدینہ ہویا مکہ کا اجماع تمام مسلمانوں کے لئے مجمعہ نہیں۔ملاحظہ فرمائے۔

((اجماع اهلِ المدينة على انفراد هم ليس حجة عند الجمهور لانهم بعض الامة))(١)

''صرف اہل مدینہ کا اجماع جمہوریہ کے نزدیک جمت نہیں اس لئے کہ وہ کمل اُمّت نہیں بلکہ اس ایک کا جزو اور حصّہ ہیں۔''

الحصول المامول ص ١٨

جب اہل مدینہ کا اجماع تمام امت کے لئے جمت نہیں تو ظاہر ہے کہ یہاں تمام مدینے والوں نے ابن عباس سے سوال نہیں کیا ہوگا بلکہ ان میں سے بھی بعض نے کیا ہوگا تو پھر ان بعض کا قول کیسے تجت ہوسکتا ہے۔ اگر آپ کے لئے اہل مدینہ کے تمام اجماعات اور اقوال جمت ہیں تو آج ہی ان مسائل کو فقہ حنیہ سے باہر نکال پھینکیے جو اہل مدینہ کے مذہب کے خلاف ہیں۔

الخصر كتاب وسُنت سے ایک بھی دلیل الیی نہیں جس سے تقلیدِ شخصی كا ثبوت ملتا ہو۔ تقلید کا ثبوت ہو ہمی كیے اللہ كے دین میں ایک اُمتی كو معیار قرار دے دینا در آنحالیكہ وہ معصوم نہ ہو اور پھر اس كے ہر قول وفعل كو بلاغور وفكر قبول كر لینا 'كتاب وسنت سے اس كی قطعاً اجازت نہیں ملتی كيونكہ كتاب اللہ اور احاد ہو رسول منجانب اللہ ہیں 'جونصوص اور دلائل پر ہنی ہیں۔ اسی لئے تو قرآن كيم میں كہیں نہیں كہ جھڑے كو فيصلہ كيلئے اللہ تعالی اور اس كے رسول كے بغیر بھی كسی كے سامنے پیش كیا جاسكتا ہے۔

اہلحدیث کی دعوت بھی یہی ہے کہ کتاب اللہ اور سنت رسول کی موجودگی میں کسی اور کو شکم نہیں بنایا جاسکتا کیونکہ کسی اور کے شکم بنانے سے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی تنقیص لازم آئے گی اور گتاخی کا وہ پہلو سامنے آجائے گا جس سے اللہ تعالیٰ نے منع فزمایا ہے۔

# تفلید شخصی کا ایک اور پہلو

مجوزین حضرات جب کسی مسئلہ میں کتاب اللہ احادیث رسول اورسلف صالحین سے اس کے جواز میں دلائل پیش کرنے سے عاجز آجاتے ہیں تو پھر خیالی دنیا کی سیاحت پر کمر بستہ ہو جاتے ہیں۔ چنانچے تقلید کے سلسلہ میں بھی وہ انہیں حالات سے

دو جار ہوتے نظر آتے ہیں ایک صاحب فرماتے ہیں۔

''اگر تقلید شخصی کوممل میں نہ لایا جائے تؤ ذہنوں میں آوارگی پیدا ہو جاتی ہے۔

جس کی وجہ سے انسان دین میں خود مخار بن جاتا ہے۔''

اسی خوابی دنیا میں پہنچ کر ایک صاحب فرماتے ہیں:

اگرید کشرت کا سلسلہ ای طرح چلتا رہا تو اسلام کی شکل ہی بدل جائے گی اور گھر مذہب اور مجتبد پیدا ہو جائیں گئے فقہ پر نا اہلوں اور غیر متدین لوگوں کو دست درازی کا موقع مل جائے گا (۱)

اسى عالم خيال ميں جب ايك صاحب پنچے تو بيدانكشاف فرما ديا۔

اللہ تعالی رحمیں نازل فرمائے ہمارے بعد کے فقہا پر جواپنے اپنے زمانے کے نبض شناس تھے اور جنہیں اللہ تعالی نے زمانے کے بدلتے ہوئے حالات پر نگاہ پر کی توفیق عطا فرمائی تھی۔ انہوں نے بعد میں ایک زبر دستہ انظامی مصلحت کے تحت تقلید شخص کو اختیار فرمالیا۔

چندسطور کے بعد فرماتے ہیں:

وہ زبر دست مصلحت کیاتھی خواہش پرسی اور زبر دست گراہی جو بسا اوقات انسان کو کفرتک پہنچا دیتی ہے(۲)

ان دونوں بزرگوں کو تارکینِ تقلید اور تمبعین رسول میں خواہش برسی اور گراہی نظر آئی اور وہ گراہی ہے محفوظ کیے رہا جا سطر آئی اور وہ گراہی ہی ایسی جو کفر سے کم نہ ہو اور اس گراہی سے محفوظ کیے رہا جا سکتا ہے وہ ان کی نظر میں صرف تقلیدی حصار اور قلعہ ہے جس میں پناہ لینے سے سکتا ہے وہ ان کی نظر میں سرف تقلیدی حصار اور قلعہ ہے جس میں پناہ لینے سے اعراض گراہی اور کفر لازم نہیں آتا خواہ کتاب اللہ سے نداق اور احادیث سے اعراض

۱- تاریخ الفقد ص ۷۹ تقلید کی شرعی حیثیت ص ۲۱

کیوں نہ ہو جائے۔

لیکن انہوں نے جو نتیجہ اخذ کیا وہ یقیناغلط اور افسوں سے خالی نہیں۔

اولاً: یہ حضرات جن کی تقلید کا ڈھنڈورا پٹتے ہیں کیا وہ کسی کے مقلد تھے۔ جب وہ کسی کے مقلد نہ تھے تو پھر یہ زد اِن پر بھی پڑتی ہے کہ وہ غیر مقلد اور متبع ہو کر گراہی اور خواہش پرتی سے محفوظ تھے تو کیا قرآن مجید یا احادیث رسول میں کوئی تبدیلی واقع ہو گئی ہے جس پر اب عمل کرنے سے گراہی اور خواہش برتی لازم آتی ہے۔ اگر وہ آئمہ متبعین رہ کر ایمان کے مضبوط سے گراہی اور خواہش برتی لازم آتی ہے۔ اگر وہ آئمہ متبعین رہ کر ایمان کے مضبوط اور خواہش سے دور بھاگنے والے تھے تو آج بھی تقلیدی پھندے کے بغیر آزاد ہو کر ایمان مضبوط اور پائیدار ہے۔

ثانیاً پھران کی ہے بات اس اعتبار سے بھی غلط اور لغو ہے کہ تمام فراہب کے مقابلہ میں اسلام ہی ایسا فرہب ہے جوعلم کے حصول کو واجب قرار دیتا ہے تو ہے کیے سلیم اور باور کیا جا سکتا ہے کہ اس فرہب کے علوم پر تالا جڑ دیا جائے ۔ ججہد کون ہوتا ہے جو کتاب اللہ اور سنت رسول کا کما حقہ عالم ہولیکن ان کی نظر میں اجتباد کو جاری رکھنا اسلام کوختم کرنے کے مترادف ہے باقی رہا معاملہ خواہش پرتی کا تو شاید ان حضرات کے نزد یک اسلام میں تحقیق کرنا خواہش پرتی ہے حالانکہ ایسی کوئی وجہ نہیں ہو سکتی۔ ایک شخص علوم اسلامیہ میں گہری نظر رکھتا ہو اور پھر وہ حالات کے مطابق پیش آمدہ مسائل میں اجتباد کرے تو اس پرخواہش پرتی کا الزام لگا کر اسے کفر کی سرحد وں تک پہنچا دیا جائے۔ اگر اسلامی علوم میں تحقیق کا نام خواہش پرتی ہے تو کی سرحد وں تک پہنچا دیا جائے۔ اگر اسلامی علوم میں تحقیق کا نام خواہش پرتی ہوتی ہوتی موجودہ احتاف اس مسئلہ کی کیا توضیح پیش کریں گے کہ اسلام جمود کا نہیں بلکہ اجتباد کا موجودہ احتاف اس مسئلہ کی کیا توضیح پیش کریں گے کہ اسلام جمود کا نہیں بلکہ اجتباد کا

دائی ہے۔ جب بات اپنے مقصد پر پوری اُترتی نظر آتی ہے تو یہی حضرات جواب اجتہاد کے استے خالف ہیں کہ جمہدکو حصارِ اسلام سے باہر نکالنے کی پوری کوشش کر رہے ہیں تو معاذ والی حدیث بیان کرتے ہوئے اجتہاد کو جائز جمحتے ہیں۔ عجب بات یہ ہے ایک طرف تو یہ تقلید جامد کی رٹ لگاتے ہیں اور پھر کتب حنفیہ میں ہزاروں بے بنیاد اور بے سند مسائل کوعقل اور نقل سے ثابت کرنے کی کوشش میں مصروف دکھائی دیتے ہیں۔

ثالثاً: اصل بات بیہ ہے کہ جو شخص تقلید کے پھندے کو گلے سے اتارکر کتاب و سنت پر عمل کیلئے کمر بستہ ہوتا ہے تو وہ ان کے نزدیک خواہش برست اور کفر کے قریب پہنچ جاتا ہے اگر کوئی شخص تقلید سے آزاد ہوکر انہی مسائل کو سمجھے جن کو آئمہ نے سمجھا ہے تو وہ ہر طرح کا مجرم اگر انہی مسائل میں مجھی ان کو تحقیق کا موقع مل جائے تو نہ صرف تقلید سے بغاوت کریں گے بلکہ یہ کیے مسلمان تھہریں گے۔ پھر اس وقت ان میں نہ خواہش رسی پیدا ہو گی اور نہ ہی یہ گراہی کے نزدیک چھکیں گے۔ ان کے اس اصول کے مطابق اگر انہوں نے اپنے آئمہ کے فاوی کو درست ثابت کرنے کے لئے اسلامی علوم میں تحقیق کرنا ہی تھی تو یہ خود کو پہلے ان الزامات کا منکر تھہراتے جو یہ دیگر حضرات پر لگاتے ہوئے نہیں تھکتے۔ جب ایک ہی بات کو اینے آپ پر عائد نہیں کر سکتے تو پھر متبعین (اہلحدیث) کو گمراہی کا الزام دینا تعجب خرمعلوم ہوتا ہے۔ چونکہ یہ اصول ہی غلط ہے اس لئے کسی طریقے سے بھی کسی آیک یر منطبق نہیں ہوسکتا۔ بیمض حبث باطن کا تیجہ ہے جس کا مقصد اسلام پر جمود طاری کرنے کے سوا اور کچھ نہیں۔ کیا ایک شخص کو معیار قائم کرنے سے گمرای کا زیادہ امكان ہے يا پيركتاب وسنت برعمل كرنے ہے؟

رابعاً اگر خیر القرون اور ما بعد والے مسلمان تقلید سے نا واقف رہنے کے باوجود گراہ اور باغی نہیں تھے تو کیا وجہ ہے کہ موجودہ دور میں جو لوگ تقلید کو تسلیم نہیں کرتے بلکہ براہ راست کتاب و سنت پر عمل کرتے ہیں تو ان پر لغو اور باطل قتم کے فتو کی براہ راست کتاب و سنت پر عمل کرتے ہیں تو ان پر لغو اور باطل قتم کے فتو کی جا کیں جو حقیق طور پر اسلاف کی وراثت کے امین ہیں۔ اگر سابقین تقلید کے قائل نہ ہو کر انشاء اللہ العریز ہدایت پر تھے تو اہل حدیث بھی تقلید کے قائل نہ ہو کر انشاء اللہ العریز ہدایت یافتہ ہو سکتے ہیں۔

## ایک اور خام خیالی

احناف کے ایک بہت بڑے بزرگ تقلید تحضی کی دلیل بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں: "بلا دلیل سلیم کرنا تقلید ہے اور شیطان نے حکم کو بلا دلیل نہ مانا نیر مقلد ہوکر کافر مرتد ہوگیا" (العدل کتبر ۱۹۲۷ء)

ابھی ان کی عالم خواب کی حالت آپ نے دیکھ لی کہ تقلید کے جواز میں کس قدر ہاتھ پاؤں مارتے ہیں لیکن معاملہ کہیں سے حل نہیں ہوتا اب ان حضرات نے قرآن کریم کو تختہ مثق بنانے میں بھی کی نہیں گی۔

متبعین کو شیطان سے تشہید دی کیونکہ اس نے دلیل طلب کی تھی۔ لہذا جو بھی دلیل طلب کرتا ہے وہ شیطان ہے اگر معاملہ ایسے ہی ہے تو آج کے پڑھے لکھے مقلد بن جومعنوی حیثیت سے مقلد نہیں بن سکتے کیونکہ سے حقیق میں آئمہ سابقین سے دو چند آگے ہی ہیں' سب سے بڑے شیطان تھہراتے ہیں کیونکہ اقوال آئمہ کی تائید میں انہوں نے شروحات کے انبار لگا دیئے ہیں جن میں وہ دلائل جمع کیئے جو ان کی فقہ کی کتب میں نہیں ملتے۔ پھر دوسرے اعتبار سے بھی وہ اسی زمرہ میں آتے ہیں کیونکہ تقلید محض نفسانی خواہش کا متیجہ ہے جس پردلیل کوئی نہیں تو جس طرح شیطان کیونکہ تقلید محض نفسانی خواہش کا متیجہ ہے جس پردلیل کوئی نہیں تو جس طرح شیطان

نے نفسانی خواہش سے کام لے کر اللہ تعالیٰ کے تھم کوٹھکرا دیا۔((افرایت من اتحد

ای طرح بیتبعین سے نام کواکر مقلدین کی صف میں ہونا زیادہ پندکرتے ہیں۔ پھر تقلید کا کمال ملاحظہ فرما ہے کہ اللہ تعالیٰ کا حکم ان کو دلیل نظر نہیں آتا۔ اگر اللہ تعالیٰ کا حکم بذات خود دلیل نہیں تو پھر دلیل کیا ہوگ۔ کیا دلیل محض تہہارے قیاس کا نام حالانکہ شیطان نے اللہ تعالیٰ کے حکم کو (کہ آدم کے لیے سجدہ کر) اس لیے ردنہیں کیا تھا کہ وہ دلیل نہیں بلکہ دلیل پرخواہش او کے خلاف آیات پیش کرکے دکھے لوتو یہی جواب آئے گا کہ میرے امام کا فلال قول ہے ہم پر تقلید واجب ہے۔ تو رغرور کو مقدم سمجھا تھا اسی لیے تو وہ کہتا ہے کہ میں آگ سے پیدا ہوا ہوں۔ اور آدم مئی سے۔ بعینہ یہ اصحاب بیں ان کے سامنے ان کے مذہب انصاف کیجے کیا شیطان کی جمایت تقلید کرنے سے نہیں تو اور کس سے ہے؟

اے چیم اشکبار ذرا دیکھنے تو دے ہوتا ہے جو خراب وہ میرا ہی گھر نہ ہو

# تقليد شخصى علاء احناف كى نظر ميں

مولانا قاضی ثناء الله پانی چی فرماتے ہیں۔

جب رسول التعلق كى مرفوع حديث موجود ہواور وہ معارضہ سے سالم ہولينى حديث موجود ہواور وہ معارضہ سے سالم ہولينى حديث حديث موجود ہواور اس كا كوئى نائخ بھى معلوم نہ ہوتو امام ابو حنيفه كا فتوى اس سے بر خلاف ہواور ائمه اربعہ ميں سے كى ايك كا عمل ہوتو پھراس حديث برعمل كرنا واجب ہے اور تقليدى جود كواس حديث سے مانع نہيں ہونا جاہے ورنہ مخلوق ميں بعض كا بعض كورب بنا نالان م آئے گا (ا)

مولانا تھیم محمد اشرف علی تھانوی تقلید شخص کے ناجائز ہونے کا اعلان فرماتے ۔۔

''اکثر مقلدین عوام بلکہ خواص تقلید پر اس قدر جامد ہو جائے ہیں کہ اگر قول مجتبد کے بر خلاف کوئی آیت یا حدیث کان میں پڑ جائے تو اس کے دل میں انشراح و انبساط نہیں رہتا بلکہ اوّل استزکار (حدیث یا آیت کو قبول نہ کرنا) قلب میں پیدا ہوتا ہے پھر تاویل کی فکر ہوتی ہے خواہ کتی بعید کیوں نہ ہو۔ خواہ دوسری حدیث اس کے معارض ہو۔ بلکہ جہتد کی دلیل اس مسئلہ میں بجز قیاس کے پھی نہ ہو بلکہ اپنے دل میں اس تاویل کی وقعت بھی نہ ہو مگر نصرت نہ جب کے لئے تاویل ضروری سمجھتے دل میں اس تاویل کی وقعت بھی نہ ہو مگر نصرت نہ جب کے لئے تاویل ضروری سمجھتے ہیں۔ دل میں بین مانیا کہ قول مجہد کو چھوڑ کر حدیث صبحے صرت پر عمل کریں۔

بعض سنن مختلفہ فیہا مثلاً آمین بالجمر وغیرہ پر حرب وضرب کی نوبت آجاتی ہے اور قرون ثلاثہ میں اس ( تقلید شخصی ) کا شیوع نہ ہوا تھا بلکہ کیف ما آتفق ''جس سے

ار تفیرمظهری ص ۲۶ ج۲

چاہا مسکلہ دریافت کر لیا۔ اگر چہ اس امر پر (محض خیالی) اجماع نقل کیا گیا ہے مذہب خاص مستحدث کرنا جائز نہیں لیعنی جو مسکلہ چاروں ند ہوں کے خلاف ہو۔ اس پرعمل کرنا جائز نہیں کہ حق دائر و مخصر ان چار ہیں ہے مگر اس پر بھی کوئی دلیل نہیں کیونکہ اہل ظاہر (اہل حدیث) ہر زمانہ میں رہے ہیں اور یہ بھی نہیں کہ سب کے سب اہل ھوئی ہوں وہ انقاق سے علیحدہ رہے۔ دوسرے اگر اجماع ثابت بھی ہو جائے مگر تقلید شخصی پر تو کوئی اجماع بھی نہیں ہوا (ا)

مولانا اشرف علی تھانوی کی تحقیق میں تقلید شخصی پر نہ بھی اجماع ہوا ہے اور نہ ہی اس پر کوئی دلیل ہے۔

مولانا بحرالعلوم عبد العلى حنى فرماتے ہیں كہ تقلید اصل میں خواہش پرتی كا نتیجہ ہے۔ بعض لوگوں نے آئمہ اربعہ پر اجتہاد كے ختم ہونے كا دعوى كركے يہ قرار دے دیا كہ ان چاروں میں ہے كسى ایك كی تقلید ضروری ہے لیكن بیدان كا خیال محض ہوں نفسانی اور خواہش پرتی ہے ان پر ان كے پاس كوئى وليل نہيں اور ان كے ایسے كلام كوئى وزن نہیں ركھتے۔ ایسے ہى لوگوں پر حدیث نبوی صادق آربی ہے كہ بلاعلم فتوى دینے والے آہے بھی گمراہ ہوئے اور دوسروں كو گمراہ كیا (۲)

مولانا بحرالعلوم كے نزديك تقليد محض خواہش پرتى ہے پيدا كى گئ -اس پر مقلدين كے پاس كوئى دليل نہيں بلكہ يہ ندكورہ حديث كى بنا پر مجرم بھى تقہرتے ہيں آپ نے ديكھا كہ مقلدين اہل حديث كوخواہش پرتى كا الزام ديت رہتے ہيں ليكن معاملہ اس كے برعكس ہے۔

ا- تذكره رأشيدس إسماع المستحم المتبوت مسلم التبوت ص ١٢٣

ہم الزام ان کو دیتے تھے قصور اپنا نکل آیا

مولانا منصور علی حنفی مراد آبادی فرماتے ہیں۔

جو شخص واقت ِ سُدّت ہو اس کو حنی یا شافعی بننا کچھ ضروری نہیں<sup>،</sup> اور جو

ماکل صریح قرآن و حدیث سے ماخوذ ہوتے ہیں۔ ان میں تقلید محض

اصل اور لغو ہے (۱)

نذکورہ بالا عبارات جس کتاب سے لی گئی ہے اس پر چار سو چھیا سٹھ (۲۲۸)
علاء کے تصدیق دستخط شبت ہیں گویا کہ اس وقت کے تمام علاء احناف نے مولانا
مراد آبادی کی رائے کو قبول کیا تھا۔ اگر موجودہ حنفی علاء اس اقتباس پر غور کریں اور
اپنے سابقین کی طرح حق اور انصاف سے کام لیس تو مسلک اہل حدیث کے متعلق
تقریر و تحریر میں تندو تیز لہجہ استعال کرنے کا سلسلہ انشاء اللہ حتم ہو جائے گا۔ اور
سئت پرعمل کرنے سے ان حضرات کو جو گریز اور تنگی کا سامنا ہے اس کا بھی نام و
نشان باقی نہ رہے گا۔ اور پھر دعوت اہل حدیث کا کھار بھی ان کے سامنے آ جائے گا
کہ کیا المحدیث مسلک کی بھی یہی دعوت نہیں کہ وہ مسائل جو کتاب و سئت سے
شان بان کو قبول کر کے عملی جاما پہنایا جائے۔ معلوم ایسے ہوتا ہے کہ اس وقت
کے احناف اور اہل حدیث میں نظریاتی اور دعوتی خلیج اتنی وسیع نہ تھی جس قدر آج
کے احناف اور اہل حدیث میں نظریاتی اور دعوتی خلیج اتنی وسیع نہ تھی جس قدر آج
کے احباب نے کر دی ہے۔ جب بھی کوئی نظر انصاف سے اہل حدیث کو دیکھے گا تو

مجد دالعلوم مولانا عبدالحي لكھنوى فرماتے ہیں۔

زمانه سلف میں تقلید کسی امام او رمجتهد قاضی کا معمول نه تھی جو شخص عامی

ا۔ فتح المبین ص ۳۸

ہوتا اس کو اختیار تھا کہ زمانہ صحابہ تابعین تیج تابعین اور آئمہ مجہدین میں سے جس عالم سے چاہے دریافت مسائل شرعیہ کرکے موافق اس کے عمل کرے کوئی اس پرانکار نہیں کرتا تھا (۱)

مولانا لکھنوی کی تحقیق میں تقلید کا وجود نہ تھا بلکہ عوام کوجن مسائل کی ضرورت ہوتی تو وہ جس عالم سے چاہتے مسائل دریافت کر لیتے اور یہی بات تقلید شخصی کے خلاف اور برمکس ہے۔

علامہ محمد حیات سندھی تقلید شخصی کے باطل اور ناجائز ہونے کا اعلان ان الفاظ سے فرماتے ہیں۔

ا\_ مجوعة الفتاوي ص٣٠٢ جا ٢ حضر الانام ص١١

کرائی جائے۔ اگر وہ تائب ہو جائے تو بہتر ورنہ اس کو زندہ رہنے کا حق نہ دیا جائے کیونکہ اس نے رسول الشعافیہ کے علاوہ کسی امام اور ججہد کی اتباع کو ضروری سمجھا ہے۔ دوسرے آئمہ کو ترک کرکے صرف ایک کی اتباع کرنا ایسے بیں ہے جیسا کہ کسی امام معین کو رسول الشعافیہ کے منعب پر لاکھڑا کر دیا جائے۔،، (۱)

م نے نہایت اختصار کے ساتھ چند نامور حنی علاء کے تقلید شخص کے رد میں خیالات صبط تحریر کئے ہیں۔ کتاب کی طوالت کا خطرہ نہ ہوتا تو اور بہت سے اکابر احناف خصوصاً احباب دیوبند کے خیالات قلم بند کئے جاتے۔

# تفليد شخصي اور إجماع أمت

کیا تقلید شخص پر بھی اجماع ہوا؟ بیسوال اپنے المر بہت جاذبیت رکھتا ہے۔
کیونکہ مقلدین کی تمام تر توجہ ای پہ مرکوز ہے کہ تقلید پر اجماع ہو چکا ہے۔ لہذا اجماع بھی بذات خود ایک جمت اور دلیل ہے لیکن بیا اس وقت کوئی ایس صدی میں ہوا اور اس اجماع میں کون سے علاء شامل سے؟ کیا اس وقت کوئی ایس صورت موجود تھی جس سے پہ چل جائے کہ فلال وقت کے تمام علاء نے تقلید کے جائز بلکہ واجب اور فرض ہونے پر اتفاق کر لیا تھا۔ کیونکہ اجماع کا دعوی اختلاف معلوم کیے بغیر درست نہیں ہوسکتا۔ اور پھر یہ بھی قابل غور امر ہے کہ تقلید پر اجماع ہونے کا دعویٰ سے بیت کیا ہمارے دور کے مقلدین کا ہے یا سابقین میں سے کسی دعویٰ کیا ہمارے دور کے مقلدین کا ہے یا سابقین میں سے کسی الک کا ہے؟

لیکن ان تمام سوالوں کا جواب ملنا انتہائی مشکل ہے بلکہ اکابر جنفی علماء کے

المنقوله از خاتمه اختلاف لخاتمة المحدثين الامام عبد الجبار كهنزيلوي

خیالات اجماع کے حق میں نہیں بلکہ اختلاف کے حق میں میں جاتے ہیں۔ چنانچہ مولانا اشرف علی تھانوی فرماتے ہیں۔

" تقليد شخصي پر تبھي اجماع نہيں ہوا۔" (١)

ان کے علاوہ ان علماء کو سامنے رکھوجن کا تذکرہ ہم اس سے پہلے کر آئے ہیں کہ وہ تقلید شخص کے سخت مخالف تھے۔ رہی اجماع کی حقیقت تو جب" فشھد شاھد من اھلھا" کہ تقلید کے قائلین نے ہی واضح کر دیا کہ تقلید شخصی پر بھی اجماع نہیں ہوا' تو پھریہ دعوی ہی غلط مخبرا ہاں تقلید کے خلاف سلف صالحین کا اجماع ضرور تھا کیونکہ ان میں کوئی ایک بزرگ تقلید کا قائل نہیں تھا۔

امام العصر محدث الوقت الفقيه، ' المحقق المدق حافظ ابن حزم ظاهرى قرطبي فرمات مين:

"تقلید کے خلاف علماء کا اجماع ہے۔"

حفرت شاہ ولی اللہ نے حافظ ابن حزم کے بیان کو ان الفاظ سے مرقوم کیا ہے:

وقد صح اجماع الصحابة كلهم اولهم عن اخرهم و اجماع التابعين اولهم عن اخرهم على الامتناع والمنع من ان يقعد احد الى قول انسان منهم او ممن قبلهم فياخذه كله. (٢)

تمام صحاب تابعین اور تع تابعین کا تقلید شخصی کے خلاف اجماع ہے۔ ابن حزم کے اس قول کے مطابق اجماع تقلید کے جواز میں نہیں البتہ اس کے

ا- تذكره الرشيدص اسلاج المساح ارشاد الحول ص ٢٣٩

خلاف ضرور ہوا ہے اجماع کی بات آئی تو یہ بھی سنتے جائے کہ کسی ایک امریس اجماع کا تعین مشکل امر ہے۔ ایک ملک کے علاء کا اجماع معلوم کرنا سہل معاملہ نہیں چہ جائیکہ پوری امّت کے اجماع کا دعوی کیا جائے خاص طور پر جب کہ سلف صالحین میں ہے کسی ایک نے ایسا دعویٰ نہیں کیا۔ جب وہ ایسے دعوے کرنے سے اعراض کناں رہے تو آج گھر بیٹھے بٹھائے اس فتم کے اجماع کا کیسے دعویٰ کیا جا سکتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ گھر بیٹھے بٹھائے اس فتم کے اجماع کا کیسے دعویٰ کیا جا سکتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ

| حوالہ           | سنين وفات   | اساء الائمدوالعلماء   | حالہ         | سنين وفات | اساءالاتمه والعلماء   |
|-----------------|-------------|-----------------------|--------------|-----------|-----------------------|
| کتب رجال        | <b>r</b> •∠ | امام موصلی            | عقيدالجيد    | 10+       | امام الوحنيفه         |
| " "             | <b>**Y</b>  | ابن سرتځ              | تذكره الحفاظ | IM        | عاصم بن سلمان         |
| تذكره الحفاظ    | 11/4        | فضيل بن عياض          | l            |           | احوال بصری            |
| " "             | · IAI       | امام عبدالله بن مبارك | " "          | 10.       | عبدالملك بن عبدالعزيز |
| اعلام الموعنين  | IAT         | امام ابو بوسف         |              |           | <i>.ن بر</i> ئ        |
| تحريك آزادى فكر | . 144       | قى بن مخلد            | n n          | ا۵ا       | محمد بن اسحاق         |
| تذكرة الحفاظ    | 119         | امام حميدي            |              |           | صاحب لمغازى           |
|                 | rm          | بحلى بن معين          | , ,, ,,      | 104       | امام اوزاعی           |
| کتب کثیره       | tm .        | أمام احمد بن حنبل     | ججة الله     | 149       | امام ما لک بن انس     |
| ظفرانمبين       | - Hile      | يحلى بن يحلى اندلى    | كتب رجال     | ۲۸۵       | امام حربي             |
| فتتح البارى     | rat         | امام بخاری            | كتب متعدده   | ryi       | امامسلم               |
| ڪتب رجال        | MA          | ابوحاتم رازي          | عون وتهذيب   | 120       | امام ابو داؤد         |
| تذكرة الحفاظ    | 149         | ابن ہمدان اصفہانی     | كتب رجال     | 120       | ابن ملجه              |
| تحريك آزادى فكر | MA          | امام ابن المنذر       | كتابالنه     | rgr.      | امام مروزی            |
| تذكره           | 179         | امام مقری اندگی<br>—— | کتب رجال     | r·r       | مام نسائی             |

عقد الجيد ص٠١

| حوالِہ                       | سئين وفات        | اساءالاتمه والعلماء     | حالہ                    | سنين وفات    | اساءالاتكه والعلماء     |
|------------------------------|------------------|-------------------------|-------------------------|--------------|-------------------------|
| -                            | <b>.</b> .       | امام ابن السنى الدينوري | مقدمه بداينة المستفيد   | ۲+۲          | حافظ ابن فورك           |
| ار قطنی<br>ار                | ۳۸۵ و            | امام دار قطنی           |                         | ۳۴۲          | امام باقلانی            |
| عالم السنن                   | - MAA            | امام خطابی              | تح یک آزادی فکر         | ויייו        | امام مساحلی             |
| لذمد بدلية ألمستقيد          | r #4+            | امام طبرانی             | تذكرة الحفاز            | rm           | ابوعبد الله صوري إ      |
| تقادالل السنه                | 1 1/2+           | امام جرجانی             | کتب کثیرہ               | ייוויין      | خطيب بغدادي             |
| المستفيد                     | i 1700           | امام ابن شامین بغدادی   | محلى الاحكام            | ran          | امام ابن حزم ظاہری      |
| لوم الحديث                   | ۵۰۳ ع            | حاکم نیسا پوری          | ظفرانمبين               | 1/20         | حافظ عبدالرخمن بن منده  |
| ذكرة الحفاظ                  | المام ا          | امام رنجانی س           | ءَرَنُّ الرجال في المحد | ۳۸۸          | أمام حميدي ظاهري        |
| ,,                           | "<br>۵•∠         | محدبن طاهر المقدى       | ايقاظ                   | <b>*</b> *1* | أمام شافعي              |
| <b>,</b>                     | " Δ•٩            | امام شيروبيه            | تذكرة الحفاظ            | 11/2         | ابوالوليد طيالني بصرى   |
| ,,                           | " arr            | امام عبدری اندلی ۵۲۴    | شروحات مشكوة            | , PPT        | علی بن مدین             |
| ,,,                          | " ary            | تیمی'طلحی 'اصفہانی      | فتح البارى              | 114          | المام خزاعى             |
| ***                          | ωi. <del>•</del> | الوسعيد البغدادي        | مقدّ مه داري            | taa          | امام دارمی              |
| "                            | " ۵۵∙            | محمد بن ناصر سلامی      | كتاب اثقات              | 141          | امام مجلي               |
| , ,,                         |                  | امام سلفى اصفهانى       | تاریخ بغداد             | 1/4          | امام داؤد ظاہری         |
| زكره                         | <b>.</b>         | سعيد بن القرطبي         | تذكرة الحفاظ            | <b>***</b>   | امام ابن خزیمه          |
| تضرالمول                     | sd 440           | ابوشامه                 | تذكرة                   | rrr          | امام ابن احزم نيسا پوري |
| م ابن تيميه                  | U - ZM           | يشخ الاسلام ابن تيمييه  | ""                      | rm           | حن بن سعد الجعبد        |
| نها مند                      | فغ               | مش لذين ترك الهندي      |                         |              | القرطبى                 |
| لام الموقعين<br>الم الموقعين | ا۵۵ اما          | امام ابن القيم          | " "                     | <b>174</b> • | امام آجری بغدادی        |
| •                            |                  |                         | <del></del>             |              | <del></del>             |

ا امام صوری کا حدیث کی مدح اور تقلید کی محت میں ایک تصیدہ ہے۔ ع آپ کا رد تقلید میں بے مثال تصیدہ ہے۔

| حواله                  | سنين وفات   | اساءالاتمدوالعلماء                   | حالہ           | سنين وفات  | اساء الائمه والعلماء       |
|------------------------|-------------|--------------------------------------|----------------|------------|----------------------------|
| كتب متعدده             | ۸۱۷         | مجدد الدين فيروز آبادي               | ابن کثیر       |            | امام المفسرين ابن كثير     |
| المقدمة في الصول الدين | i AM        | تثمن الدين ابياطى                    | فقها مند       |            | شخ محمر ابن يحي چراغ دالوي |
| مدلية المستفيد         | 9+1         | امام سخاوی                           | ظفرانمبين      | ٦٢٨        | جلال الدين أنحلي           |
| مدلية المستفيد         | 972         | شيخ عبدالعزيز بن عبدالواحد           | فتح البارى     | ۸۵۲        | محدث ومجتهداين فجم عسقلان  |
| الارشاد                |             | يشخ عبدالوهاب                        | ظفرالمبين      | .orr       | امام منافری المالکی        |
| ظفرالمبين              | پیدائش ۱۰۱۷ | امام مقيلى صفانى                     | تلبيس ابليس    | ۵۹۷        | امام ابن جوزی              |
| مكتوبات رباني          | 1.4.        | مجدد الف ثاني                        | تذكره          | <b>Y••</b> | حافظ عبدالغني المقدى       |
| ظفرالمبين              | پ۱۱۵۹       | امام کوکانی                          | معيارالحق      | 4174       | محى الدين ابن العربي       |
| n n                    | arii        | على بن لطف الله صفاني                | تذكره          | 472        | ابن الروميه ظاهري          |
| سبل السلام             | IIAr        | سيدامير يمانى                        | تفيركبير       | Y+Y        | امام فخرالدین رازی         |
| الارشاد                | IIOA        | صالح بن مہدی                         | مدلية المستقيد | 490        | عجم الدين الحراني          |
| ايقاظ                  | 1141        | محمد حیات سندهی                      | " "            | 499        | شيخ كوشيار                 |
| اجتهاد تقليد           | 11744       | يشخ الاسلام مولانا ثناه الله امرتسرى | تذكره          | 409        | ابن سيد الناس              |
| ايضاح الحق             | irry        | شاه اساعيل الشهيد                    |                |            | الاشبيلى ظاهرى             |
| فتح المجيد             | iras (      | عبدالرحن بن حسن                      | تذكره          | 4.1        | ابن لدّ تِق                |
|                        |             | بن محمد المحبد ي                     | تذكره          | ۷٠٨        | ابن الزہیرغرناطی           |
| حیات غز نوی            | itan        | امام عبدالله غزنوي                   | تذكره          | 21         | ابن فوطی شیبانی            |
| صابعة ألانسان          | #*Y         | مولانا بشير سهسوانى                  | " "            | ۷M         | امام مزی دشقی              |
| طريق محمى              | 11-4+       | مولانا جونا گرهی                     | " "            | ∠ MY       | امام ذہبی                  |
| نتائج تقليد            |             | مولانا محمداشرف سندهو                | فقها ہند       | <b>L</b> M | مولانا فخرالدين زرادي      |
| ترجميه تغيير وحيديه    |             | علامه وحيد الزمان                    | مقالات ندوي    | <b>4</b>   | نظام الدين اولياء          |
| *. · ·                 |             |                                      |                |            |                            |

| حواله               | سنين وفات     | اساءالائمه والعلماء        | حوالہ                   | سنين وفات       | اساءالاتمدوالعلماء          |
|---------------------|---------------|----------------------------|-------------------------|-----------------|-----------------------------|
| فآوی نذرییه         | ITTA          | مولانا شرف الدين دملوي     | تح يك آزادى فكر         | <del>9</del> ධ1 | شيخ شهاب الدين              |
|                     | 1549          | ابوالقاسم بنارى            | فقها ہند                | 14414           | عبدالقادر بدايوني           |
| خاتمه اختلافات      | IMM           | مولانا عبدالجبار كهنذ يلوى | تحريك آزادي فكر         | 1•∧•            | سيد کيځيٰ بن حسن            |
| فقدالسنه            |               | السيدالسابق المصرى         | مداينة المستفيد         | - ।•୮۵          | احمد الوارثى أكمغر في       |
| المينار             | د ۱۹۳۵        | اسيد الوى                  | " "                     | 1+0∠            | شيح الجزائري                |
| تغييرروت الماني     | ا۳ا∠          | <i>05,<b>0</b>0</i>        | تحريب أزادي فكر         | II• <b>∧</b>    | صالح بن محمد ميد ک          |
|                     |               | يشخ الكل امام الوقت        | ""                      | 117+            | عبدالقادر البدري            |
| •                   |               | حافظ محمر گوندلوی          | مجتة التذالا نصاف       |                 | شاه ولی الله دوملوی         |
| قول سديد            |               | سيد بديع الدين شاه         | معارج الالباب           | 1122            | حسن بن مهدی                 |
| فناوى الحديث        | . Irar        | حافظ عبدالله رويرين        | القول السديد            | 1120            | امام شوكاني                 |
|                     |               | حافظ عبدالجبار             | الهدينة<br>".           | Ir•Y            | محد بن عبدالوہاب الحجد ا    |
| صمصام التوحيد       | IFF           | عمر پوری                   | تفسير عزيزى             |                 | شاه <i>عبدالعزیز د</i> ہلوی |
| الهنار              | llulum.       | مولانا محرعبده مسری        | ايقاظ                   | ITIA            | ألمجد دالعمرى               |
| هيقية ثرعيه         | 1 <b>77</b> 2 | مسين لا إحول               | نيل المرام              | 11-4            | نواب <i>صديق</i><br>ر       |
| الحمدي <u>ي</u>     |               | الطرابلسي الطرابلسي        | <b></b> .2              |                 | لحن خال<br>ش.               |
| ي<br>ڪٽ کثيره       | 1979          | مولانا احمد دين لكھڙون     | معيارالحق               |                 | شيخ الكل -                  |
| •                   |               | المعروف مناظر اسلا         | , <del></del>           |                 | نذ رحسن دہلوی               |
| مضامين كثيره        |               | مولانا عبدالقادر حصاروك    | تخضه الاحوذ ي           | ان ۱۳۵۳         | مولانا عبدالرحم             |
| ساليان<br>ڪٽب کثيره |               | علامته العصر مولانا        |                         |                 | مبار کپوری                  |
| ·) •                |               | علامه استر والا            | عون المعبود<br>نانه لمر | :               | مولانا دھلیانوی<br>ر        |
|                     |               | אנים היייו ט               | ظفرالمبين               | •               | مولانا محمد ابوالحسن        |

آپ فرماتے میں ہماراتعلق کتاب اللہ سے ہے تقلید سے نہیں۔(فقہائے ہند)

ہم نے اختصار کو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے ان چند مشاہیر کا ذکر کیا ہے جو اپنے اپنے دور میں مسلمہ حیثیت کے مالک تھے۔ شاہ ولی اللہ کی تح یک عمل بالحدیث کے بعد اگر علماء اہل حدیث اور ان علماء کے اساء کو جمع کیا جائے جو تقلید کے عدم جواز کے قائل ہیں توضحیم دفتر بن جائے گا یہ برصغیر کے علماء کی مساعی ہیں اگر موجودہ دور کے عالم اسلام کے ان علماء کی فہرست مرتب کی جائے تو یہ منظر آپ کی آنکھوں کے عالم اسلام کے ان علماء کی فہرست مرتب کی جائے تو یہ منظر آپ کی آنکھوں کے سامنے آئے گا۔

ساری ڈنیا ہے مری سارا زمانہ میرا جس کو سنتا ہوں وہ کہتا ہے فسانہ میرا

### انتقال مذهب

تقلیدی جمود جحت نہ ہونے کی ایک یہ بھی بڑی جامع دلیل ہے کہ وہ حضرات جو نداہب اربعہ میں ہے کہ وہ حضرات جو نداہب اربعہ میں ہے کہ ایک کی طرف نسبت رکھتے تھے بوقت ضرورت وہ اس فدہب کو جھوڑ دیتے فدہب کو جھوڑ دیتے تمام مذاہب کے علماء کا اتفاق ہے کہ ہرقول وفعل میں ایک کو کافی اور مقتداً سمجھنا

((اتخذوا احبارهم ورهبانهم))

کے متماثل اور مترادف ہے۔اسی بنا پر تو انقال مذہب بعنی اپنے امام کی بات کونص شرعیہ کے خلاف سیمھتے ہوئے اس کو چھور دینا اور ولیل کو قابل عمل بنانا جو کتاب اللہ یا احادیث صحیحہ سے ہو۔ جائز اور درست ہے۔

سلف صالحین نے اس معاملہ کو اچھی طرح پر کھ لیا تھا کہ اگر آئمہ اربعہ میں سے کسی ایک کی تقلید کو واجب یا فرض کر لیا جائے تو اس سے بہت سے نقصان اٹھانا پڑیں

گے۔ چنانچہ انہوں نے دوررس نتائج کوسامنے رکھتے ہوئے اس بات کوواضح کردیا کہ حق جہاں سے ملے خواہ امام کی مخالفت کیوں نہ ہواسے قبول کر لو۔

اس سلسلہ میں ہم چند علماء کے بیان نقل کرتے ہیں جس سے مسلم کی وضاحت بخونی ہوجائے گی ۔

اما م ابن الصلاح شافعی فرماتے ہیں ۔

((فمن وجد من الشافعية حديثا يحالف مذهبه نظر ان

كملت آلات الاجتهاد فيه مطلقا او في ذلك الباب او

المسئلة كان له الاستقلال بالعمل به))

اگر کو کی شافعی المسلک کسی حدیث کو اپنے مذہب کے خلاف پائے اور س میں درجہ اجتہاد اتم موجود ہو یا کسی ایک باب میں یا پھر صرف اسی مسکلہ میں تو وہ اس حدیث برعمل کر لے اور اپنے مذہب کو ترک کر دے۔

امام نووی شارح صحیح مسلم فرماتے ہیں۔

((هذا الذي قاله حسن متعين)) (١)

ابن الصلاح کی بات بہت انچھی ہے۔ اسی پر عمل کرنا چاہیے۔

محقق الاحناف الامام ابن الهام فرماتے ہیں:

((يجوز تقليد من شاء من المجتهدين وان دونت المذاهب

كاليوم فله الانتقال من مذهبه)) (٢)

مقلد جس امام کی جاہے تقلید کرے اور اسے اپنے مذہب کو

بدلنا جائز ہے۔

ا- شرح المبذب ص١٠٥ جا ٢ - التحرير

علامہ محمد حیات سندھی انقال مذہب پر اظہار خیال کرتے ہوئے فرماتے ہیں:
ابن الہمام نے تقلیدی مذہب کی تبدیلی کے بارے میں جو فرمایا وہ کتا ب وسنت اور سلف صالحین کے قول کے موافق ہے۔ اس شخص کو کوئی وقعت حاصل نہیں جو اس کے خلاف کہنا ہے۔ کیونکہ ہر وہ قول وعمل جو کتاب وسنت کے خلاف ہونا قابل عمل اور مردود ہے۔ اس میں سوائے جابل اور متعصب کے کسی ایک کو اختلاف نہیں۔(۲)

امام الاحناف قاضي ابو يوسف كا اعلان حق:

ہارون الرشید کی خلافت کا زمانہ ہے۔خلیفہ مدینہ منورہ میں آتا ہے۔ امام مالکہ مند درس پرمجد نبوی میں رونق افروز ہیں۔ امام شافعی اور امام ابو بوسف بھی درس میں موجود ہیں خلیفہ 'امام مالک شافعی اور ابو بوسف چاروں بزرگوں کا اجتماع حرم رسول میں ہے۔ امام ابو بوسف و شافعی کے مابین بعض مسائل میں نزاع بیدا ہو جاتا ہے امام ابو بوسف کے دل میں خیال گزرتا ہے کہ ان مسائل میں فیصلہ کا موقع آج سے زیادہ مناسب اور کوئی نہیں ہوسکتا۔ تھم بنانے کے لئے امام مالک اور صدر مجلس خلیفہ سے زیادہ کوئی ہستی موزوں ہوسکتی ہے۔ مبحث تین مسائل قرار پاتے ہیں۔ خلیفہ سے زیادہ کوئی ہستی موزوں ہوسکتی ہے۔ مبحث تین مسائل قرار پاتے ہیں۔

(۱)وقف (۲)صاع (۳) قامت

امام ابو بوسف کی طرف سے بتقلید ابی صنیفہ دعویٰ پیش ہوتا ہے کہ وقف خود صرف ایک وصیت ہے۔ اگر قاضی نے جاری کر دی تو جاری رہے گی۔ صاع کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ آٹھ رطل عراقی ہے۔ اقامت کے بارے میں خیال ہے کہ اقامت اکبری نہیں بلکہ دو ہری کہنی چاہیے۔امام شافعی کا مسلک ان تینوں مسلوں میں امام ابو حذیفہ اور ان کے شاگرد باوفا ابو یوسف کے خلاف ہے آپ فرماتے ہیں میں امام ابو حذیفہ اور ان کے شاگرد باوفا ابو یوسف کے خلاف ہے آپ فرماتے ہیں

ا ایقاظ ص کد

وقف شرعی مسکلہ ہے جو قاضی کے فیصلے سے پہلے جائز اور جاری ہو جاتا ہے۔ صاع عراق کا معتبر نہیں بلکہ مدنی جس کا وزن یانچ رطل اور ایک تہائی ہے درست ہے۔ مبحث طے ہونے کے بعد مجلس مناظرہ شروع ہوتی ہے۔ امام شافعی سے دلیل طلب کی جاتی ہے۔ آپ ان اصحابِ رسول کی اولاد کوطلب کرتے ہیں جو آپ کے دور کے مؤذن تھے اور ان سے دریافت کرتے ہیںتم اذان کیے کہتے ہو اور اقامت کیے؟وہ کلمات اذان و اقامت پُوه کر سناتے ہیں تو اقامت اکبری درست ثابت ہوتی ہے۔شافعی فرماتے ہیں تم نے بدا قامت کس سے میسی ؟ جواب ماتا ہے اینے باب سے انہوں نے اپنے دادا سے بہاں تک کہ سندرسول مقبول ملی کے کہ جاتی ہے۔ اہل مدینہ کو حکم دیتے ہیں کہ جس صاع سے تم فطرانہ دیتے ہو وہ لے آؤ۔ بہت سے صاع جمع ہو جاتے ہیں۔ان میں ناپ کر تولا جاتا ہے تو وزن وہی ہوتا ہے جو لمام شافعی فرماتے ہیں۔ بعدازاں آپ حاضر بن مجلس کو لے کر مدیند منورہ کے باہر جاتے ہیں اور ایک زمین کی طرف اشارہ كر كے اوفير عمر والے بزرگ سے دریافت كرتے ہیں۔ بيزمين كس كى سے؟ جواب آتا ہے۔ بير حضرت ابو بکڑ کی وقف ہے ایک اور طرف اشارہ کرے کہتے ہیں پیزمین کس کی ہے؟ اہل مدینہ ہے جواب ملتا ہے یہ حضرت عمر فاروق کی وقف کردہ ہے اور پیز مین حضرت عثمان کی وقف کی ہوئی ہے اور اسے حضرت علی " نے مساکین پر وقف کیا تھا اور پیفلال صحالی نے وقف کی ہے۔ ان ولاکل كے پیش كرنے كے بعد خليفہ كو كہتے ہیں۔ میں نے لينے وائل كو پیش كر دیا ہے اور میں نہیں سمجھ سكتاكه جورسول الله يا آپ كے صحابے نے كام كيا ہوال ميں كسى مسلمان كوافتلاف كاحق ہو۔ میرے نزدیک قابل قبول وہ امرے جوسنت رسول کے مطابق ہؤنہ وہ جو آپ کے خلاف ہوجس برآپ کی مُبرند لگی ہوئی ہوخلیفہ ہارون الرشید نے فرملیا بالکل ٹھیک اور درست ہے۔وہ امر قابل قبول نہیں جس برآپ کی مہر نہ لگی ہو۔ اب امام ابو یوسف برحق ظاہر ہو چکا تھا۔ آپ

ای وقت بلا کم وکاست قبول کر لیتے ہیں اور علانِ حق فرماتے ہیں۔ شافعی صدافت پر بیں اور میں نلطی پرتھا۔

حق وہ ہے جس کے دلائل سیّج ہوں۔ جو شافعی نے بیان کر دیئے ہیں۔ میں اپنے استاذ کے ان مسائل کو چھوڑتا ہوں اور شافعی کے دلائل کو قبول کرتا ہوں (۱) امام دارکی کا انداز فتو کی:

امام دار کی جوائمہ شافعیہ میں بلند مقام رکھتے تھے۔وہ فتویٰ دیتے وقت تقلید کو نہیں بلکہ کتاب وسنت کوسامنے رکھتے تھے۔

شاہ ولی الله خطیب بغدادی کے حوالہ سے فرماتے ہیں:

دار کی بیا اوقات شافعی کے ندہب کوترک کر کے ابو حنیفہ کے ندہب پر فتوی دیا فقوی دیا تو کسے دیا ہوا کہ دونوں ندہوں کوترک کر کے فتوی دیا تو کسی کہنے والے نے بدالفاظ کہہ دیئے:

هذا يخالف قولهما فيقول ويلكم حدث فلان عن فلان عن النبى على النبى على الله المالية على المالية المالية

دارکی ابوضیفہ اورشافعی دونوں کی مخالفت کرتا ہے تو امام دارک فرماتے ہیں متم پر افسوس! میں حدیث بیان کرتا ہوں اور حدیث پر عمل کرنا ان دونوں کی رائے پر افسوس! میں مدیث کے خلاف ہو۔

دائے پر عمل کرنے سے بہتر ہے جب دونوں کا عمل حدیث کے خلاف ہو۔

فدکورہ حوالہ جات سے معلوم ہوتا ہے کہ تقلید جامد اور شخصی کا وجود پہلے علماء میں نہیں پایا جاتا تھا۔ یہ جمود مرور زمانہ اور تمسک فی الدین کم ہونے سے ہوا ہے۔

اطریق تھری ص ۱۱۸

## مذاہب اربعہ سے خروج:

آج بعض سر پھرے نداہب اربعہ سے تعلق ندر کھنے والوں کوطرح طرح کے الزام و اتبام دیتے ہیں لیکن پہلے بزرگ قطعاً ایسے نہ تھے وہ تعصب اور جمود کے بجائے حق کے طالب تھے۔ امام الاحناف ابن ہمام فرماتے ہیں:

(فان وجد نقل صحيح منهم في مسئله فالعمل به والعمل بفتوى الائمة الاربعة سواء.)) (١) .

سی مسلہ میں حدیث صحیح مل جائے تو اس پرعمل کرنا اور ائمہ اربعہ کے فتویٰ پر عمل کرنا برابر ہے۔مزید فرماتے ہیں۔

(رفان وصل فتوى سفيان بن عيينة او مالك بن دينار او غير هم يجوز الاخذ به كما يجوز الاخذ بفتوى الائمة الاربعة)). (٢)

"اگر محدثین میں سفیان مالک بن دیناریا اور کسی کا فتو کی مل جائے تو
اس پر عمل کرنا ایسے ہی جائز ہے جیسا کہ ائمہ اربعہ کے فتو وَں پر کرنا ہے '
معلامہ ابن البمام کے اس فتو کی کے علاوہ متاخرین احناف نے عملاً ثابت کر دیا
۔ ائمہ اربعہ کے فتاوی کے بغیر بھی عمل کیا جا سکتا ہے جیسا کہ انہوں نے بعض
میں ابن ابی لیا کے فتو وَں و معمول بہا بنایا ہے۔ لیکن ہمارے دور کے احناف
کو دکھو ان و حدیث پر عمل کرنے ہے جمیشہ فساد کا خطرہ لاحق رہتا ہے۔
اگر آئمہ اربعہ سے الگ کی مسئلہ و اپنایا جائے جو حدیث صحیح کے بالکل موافق ہو تب

التحريرا بن البهام منقوله ازطر اين محمدي ص ١٢٩ 💎 ٢٠ عقد الجيد ص ٩٦

بھی انہیں گلہ اور شکوہ رہتا ہے اور یہ کیوں نہ ہو۔ جب کہ ہندوستان کی تاریخ میں حضرت شخ الکل کے دور سے لے کرعمل بالحدیث میں جو پیش رفت ہو چکی ہے وہ پہلے بھی نہ تھی۔ ہر شہر میں اہلحدیث کی مساجد اور مدرسے قائم ہیں۔ ان حضرات کو یہ خدشہ نہیں یہ کتاب سنت پرعمل کرنے سے فساد ہر پا ہوگا بلکہ اصل خطرہ و خدشہ یہ ہے کہ عوام میں تحقیق اور بجس کا ملکہ بیدار ہو چکا ہے۔

**∉200**≽

قرآن علیم اور حدیث رسول کی کرنیں بر صغیر کے دور دراز علاقوں میں پہنچ چکی ہیں۔ جس سے جمود اور تقلید ختم ہونے کا امکان قریب تر ہوتا جا رہا ہے۔ جب جمود اور تقلید ختم ہونے کا امکان قریب تر ہوتا جا رہا ہے۔ جب جمود اور تعصب کے خلاف بات ہوتی ہے تو یہ اسے دین پرضرب سمجھ بیٹھتے ہیں۔ عوام میں اہل حدیث سے دور کا بھی تعلق نہیں ہوتا۔ اہل حدیث سے دور کا بھی تعلق نہیں ہوتا۔ کھیلایا جاتا ہے بھی ان پر گتافی کا الزام ہے۔ بھی اکابر کی تو بین کا مجھی کرامات اور معجزات کے انکار کا۔

لیکن ان کے بیتمام من گھڑت الزامات صدابصحر اُ ثابت ہورہے ہیں۔ جب ان سے پوچھا جاتا ہے کہتم ہی بتاؤ حدیث پر عمل کرنا گتاخی ہے یا اس کو چھوڑ دینا؟ اور کیا امتی کے فقووؤں کو قابل عمل سمجھنے اور حدیث رسول کو پس پشت ڈال دینے سے توہین کا پہلو نکاتا ہے یا حدیث پر عمل کرنے سے ؟

کیا محبت کا یمی تفاضا ہے کہ زبانی اور لفظی محبت سے فضاء کو گر ما دیا جائے لیکن جب محبوب کر یا کی سنت پر عمل کرنے کی باری آئے تو کسی اور کے فتوے کو اپنالیا جائے؟ ہر گرنہیں! محبت کرنا ہے تو محبوب کے اسوہ حسنہ اور قول وفعل کو اپنانا ہوگا۔

# مقلد مفتی کے بارے میں حکم

((من افتى بغير علم كان اثمه على من افتاهـ)) (١)

'' جوشخص بغیرعلم کے فتوی دے تو اس کا گناہ اس پر ہوگا۔''

بلاعلم فتوی دینے ہے منع کرنے کا مقصد یہ تھا کہ مفتی کو بہت احتیاط ہے کام
لینا چاہئے۔ ایسا نہ ہو کہ وہ بغیرعلم کے فتوی دے اور اس فتوے کے گناہ کا بوجھ خود پر
لاد لے اس لئے مفتی پر لازم ہے کہ وہ جس مسئلہ میں فتوی دے رہا ہے اس سے کما
حقہ ' واقف ہو۔ اس مسئلہ کی دلیل سے واقف ہو۔ احادیث اور علل الحدیث کا خوب
واقف ہو۔ امام اہلِ سقت احمد بن صبل سے کی تلمیذ باتمیز نے پوچھا فتوی کون دے
سنتا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا۔"جو چار لاکھ احادیث کا حافظ ہو"۔ یہ بات اس دور
کی ہے جب احادیث کو کاغذات کے سینے پہر قم کرنے کا کام انتہائی عروق پر تھا۔
اب جب کہ کتب احادیث کی تدوین کمل ہو چی ہے تو مفتی کے لیے ضرور تی ہے کہ
وہ ان کتب سے کمل واقفیت رکھتا ہو اور ان کا ایسا ماہر ہو جیسے وہ اسے حفظ ہیں لیکن
اگر وہ احادیث رسول پہ دسترس نہیں رکھتا تو اسے فتوی دیے کا کوئی حق نہیں۔ اللہ
تعالیٰ فرماتے ہیں۔

"و لاتقف ما ليس لك به علم." (٢) "براعلم فتوى دينا جائزنهيل-"

ا\_ الدواؤوص ۵۱۵ج۲ مي اسرائيل ۲ سصفه ۲

جب یہ بات واضح ہوگئ کہ علم کے بغیر فتوی وینا جائز نہیں بلکہ شرعاً حرام ہے تو تقلید کی تعریف کو سامنے رکھتے ہوئے یہ کہا جا سکتا ہے کہ مقلد کو فتو کی دینے کا کوئی حق نہیں کیونکہ وہ علماء کے زُمرے میں شامل نہیں۔

امام احمر بن حنبلٌ فرماتے ہیں:

مقلدین ائمه کی عدالت میں

((انه لايجوز الفتوى بالتقليد لانه ليس بعلم والفتوى بغير علم حرام ولاخلاف بين الناس ان التقليد ليس بعلم وان المقلد لايطلق عليه اسم العالم.)) (١)

" تقلید سے فتوی وینا جائز نہیں اس لئے کہ تقلید علم نہیں اور بغیر علم کے فتوی دینا حرام ہے اور سیر ہات متفق علیہ ہے کہ تقلید علم نہیں اور مقلّد عالم نہیں ہوتا۔،،

جیبا تقلید سے فتوی دینا جائز نہیں اس طرح کسی قاضی کو بھی تقلید کے ساتھ فیصلہ کرنا جائز نہیں۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

((وأذا حكمتم بين ألناس ان تحكموا بالعدل)) (٢)

"جبتم لوگوں کے درمیان فیصلہ کروتو عدل اور انصاف سے کرو۔،،

عدل اورعلم کا آپس میں گراتعلق ہے کیونکہ علم کے بغیر عدل حاصل نہیں ہوسکتا وہ اس لئے کہ عدل وانصاف کے لئے تحقیق کی ضرورت ہوتی ہے اور اس تحقیق کا نام علم ہے۔اً ر کوئی قاضی عدل سے کام نہیں لیتا تو وہ شرعی مجرم ہے۔ رسوں المدوق في ماتے ہيں۔

اليه إعلام الموقعين بيهون ۲\_النيا، ۸۸

((القضاة ثلاثة اثنان في النار و واحد في الجنة رجل عرف الحق فقضى بين عرف الحق فقضى به فهو في الجنة و رجل قضى بين الناس بالجهل فهو في النار و رجل عرف الحق فجار فهو في النار.)(١)

'' قاضی تین قسم کے ہیں۔ ان میں دوجہنم والے ہیں اور ایک جنت والا۔ وہ قاضی جوجی کی تحقیق کر کے درست فیصلہ کرتا ہے وہ جنت میں ہے اور وہ قاضی جو بغیر تحقیق کے فیصلہ کرتا ہے وہ آگ میں ہے جوحی معلوم کرتا ہے وہ آگ میں ہے جوحی معلوم کرکے پھرظلم سے فیصلہ کرے،۔

مجهد الوقت امام شوکانی فرماتے ہیں۔

قضاء اس کے لئے جائز ہے جو مجہد ہو کیونکہ قرآن نے قضائت کو ان کے ساتھ خاص کیا ہے جو انصاف سے فیصلہ کرتے ہیں۔ انصاف صرف مجہد معلوم کرسکتا ہے۔

((ولا يعرف ذلك الا مجتهد لان المقلد انما يعرف

قول امامه دون حجةٍ.)) (٢)

مقلد صرف این امام کے قول سے واقف ہے اور وہ بھی بغیر کسی دلیل معلوم کیے۔

(رو معلوم أن المقلد لايعرف كتابا ولاسنة ولاراي له بل لايدري

بان الحكم موجود في الكتاب والسنة فيقصى به)) (٣)

"اس بات میں کسی کوشک نہیں کہ مقلد کتاب وسقت سے واقف نہیں

ہوتا اور نہ ہی اس کی ذاتی رائے ہوتی ہے۔،،

٣\_ نيل المرام ص ١٥٣ - ٣ رنيل المرام ص ١٥٣

ا- بو دادوصفه 147 ج ابن ماحدصفه ١٢٥

اگر کوئی مقلد قاضی اجتهاد سے فیسد کر ہے تو وہ اس معاملہ میں صادق نہیں ہوگا کیونکہ اے علم نہیں کہ یہ فیسہ کتاب وسنّت میں موجود ہے یا کہ نہیں۔ اگر وہ فیصلے کا حل کتاب وسنّت سے تلاش کرے گا تو دائرہ تقلید سے خارج ہو حائے گا۔

جب تک مفتی یا قاضی تقلیدی بندهن میں بندها ہو وہ فتویٰ دینے کا مجاز نہیں اور نہ ہی اسے بید فق پہنچتا ہے کہ وہ مقلد ہوتے فتویٰ دے یا کوئی فیصلہ کرے۔ مفتی اور قاضی دونوں کے لئے مجتهد ہونا ضروری ہے۔

"امام ابو بوسف اور دیگر آئمہ احناف نے بڑے زور دار الفاظ میں ممانعت کر دی امام ابو صنیفہ فرماتے ہیں:"

((انه لا يحل لاحد ان يفتى بقولنا مالم يعلم من اين قلناه)) (١) يبى الفاظ امام ابو يوسف اور امام زفر عمروى بين-

((لا يحل لاحد ان يفتى بقولنا مالم يعلم من اين قلنا.)) (٢) "بغير دليل معلوم كي مين اس قول پرفتوكي دينا جائز نهيں -،،

آئمہ احناف اور امام احمد بن حنبل کے فرامین سے بیہ واضح ہو گیا کہ کوئی عالم تقلیدی حالت میں فتوی نہیں دے سکتا۔ اگر وہ تقلیدی حیثیت سے فتوی دے گا۔ تو وہ اینے مقدرا آئمہ کی مخالفت کرے گاجس کی تقلید قطعاً اجازت نہیں دیتی۔

اِس دور میں کتب احادیث کی اشاعت عام ہو چکی ہے اور ان پر علاء کے تحقیقی کام بھی مطبوع ہو چکے ہیں۔ اگر چہ کتب احادیث سے کسی مسلم کا تلاش کرنا تو کسی دور میں بھی مشکل نہ تھا لیکن بعض لوگوں نے کتب احادیث کو ایک ہؤا بنا کر پیش

ا\_القاطاص ١٥ ١ القاطاص ١٥

کرنے کی کوشش کی تھی۔ اب وہ ہؤا بھی ختم ہو گیا ہے۔ ہر کتاب احادیث پر تحقیق نوٹ موجود ہیں اور پھر کتب احادیث کے تراجم بھی بڑی تحقیق وسمحیص کے ساتھ ہو گئے ہیں جو کتب فقہ پرنہیں ہیں۔اس لیے فقہ سے مسئلہ دریافت کرنا ہر ایک کے بس کی بات نہیں جب کہ کتب احادیث میں بیسب آسانیاں موجود ہیں۔

الله تعالی محدثین اور ان کی کتب پر تحقیقی کام کرنے والوں کو جزائے خیر دے کتب احادیث پر عمل کرنے سے ایک تو الله تعالی اور اس کا رسول بھی راضی ہوں گئے دوسرے آراء الرجال اور قیاس و خیالات سے بھی نجات مل جائے گی اور امّت میں اتحاد ویگا گئت کا جذبہ بھی پیدا ہو جائے گا۔

((ودع عنک اراء الرجال وقولهم فقول رسول الله از کی و اشوح))

"قیاسات کوترک کر کے صدیث پر ممل کرو۔ کیونکہ احادیث بہت پاکیزہ
اور واضح ہیں۔،،

بابهفتم

# مذاهب اربعه كى حقيقت

تقلید کے جواز پر نام نہاد اجماع کا دعویٰ کرنے والے ہمیشہ عجیب وغریب دعوے کرتے رہتے ہیں ایک دعویٰ تو آپ چیچے دکھ آئے ہیں کہ تقلید شخصی پر اجماع ہو چکا ہے اس کی حقیقت بھی آپ سابقہ اوراق میں جان چکے ہیں۔ ایک نیا دعویٰ ملاحظہ فرمائے۔ مداہب اربعہ کے حق ہونے میں امت کا اجماع ہو چکا ہے۔ لیکن سے دعوی بھی محض دعویٰ ہے جس کی حقیقت کچھ نہیں۔ ہم اختصار سے اس دعویٰ کی حقیقت قارئین کرام کے سامنے رکھتے ہیں۔

ا۔ حق ہمیشہ ایک ہوا کرتا ہے اور اس میں مجھی اختلاف نہیں ہوتا۔ حق میں انقاق و اتحاد کا ہونا ضروری ہے ورنہ وہ حق نہیں ہوگا۔ جیسا کہ قرآن کریم حق ہے اور اس میں اختلاف نہیں۔

((ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه احتلافاً كثيراً)) (1) ((اگرية قرآن غير الله كي طرف سے ہوتا كواس ميں وہ بہت زيادہ اختلاف ياتے))۔

۲-کسی شرعی امر کے حق ہونے کی دلیل ہے ہے کہ وہ من جانب اللہ ہو۔ اگر وہ من جانب اللہ ہو۔ اگر وہ من جانب اللہ ہیں تو سمجھ لو وہ حق نہیں۔ ندا ہب اربعہ کا حق ہونا' اس پر کوئی شرعی دلیل نہ کتاب اللہ سے اور نہ ہی احادیثِ رسولؓ سے پیش کی جا سکتی ہے اگر ہے تو کوئی صاحب بتائے کہ شارع علیہ السلام نے فرمایا ہوتم نے 'میرے بعدتم نے حق کو

ا- النساء ۸۲

آئمہ اربعہ کے اقوال میں تلاش کرنا۔

۳- نداہب اربعہ میں اختلافات کی خلیج آئی وسیع ہے کہ اس کو پاٹاممکن نہیں ہے۔ کوئی ایسا مسئلہ ہوگا جس میں آئمہ اربعہ کا اتفاق ہوا ہو۔ ورنہ ۹۹ فیصد میں آپ کو اختلاف نظر آئے گا۔ تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ اسلام ایک فدہب نہیں بلکہ چار مختلف فدا ہب سے مرکب ہے۔

۴- فقد حنفی اور شافعی دونوں کے قبول کرنے والے ایک دوسرے کوحق پر سیجھنے کے لئے تیار نہیں۔ سیجھنے کے لئے تیار نہیں۔

۵- آئمہ اربعہ کے مقلّدین نے اپنے اپ امام کی مدح میں یا دوسروں کی تنقیص میں اس قدر غلو سے کام لیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ شوافع کے نزدیک امام شافعی امّت کے لئے فتنہ تھے۔ اس اجمال کی تفصیل ہے ہے کہ بعض احناف نے اپ امام کی مدح میں عربی سراج آمّی جیسی حدیث اور امام شافعی کی تنقیص میں بی حدیث وضع کر ڈالی۔

((يكون في امّتي رجل يقال له محمد بن ادريس يكون افر على امّتي من ابليس)) (١)

میری امّت میں محمد بن ادریس ایک شخص ہوگا جو میری امّت کے لئے شیطان سے بھی زیادہ نقصان دہ ہوگا۔

کسی اصولی حفی نے حضرت امام کے متعلق خامہ فرسائی ان الفاظ میں کی۔

((والجهل في نحوه كجهل الشافعي في جواز القضاء بشاهدو

یمین) (۲)

ا\_ نزمة انظر حاشيه نخبة الفكرص ٢٢ - نور الانوار صفه ١٣٠٠

امام شافعی جاہل تھے۔

ایک اور جگه ایک اصولی حنفی فرماتے ہیں:

(رو جهل من خالف في اجتهاده الكتاب كجهل الشافعي في حل متروك التسمية عامداً قياسا على متروك التسمية ناسياً))

ایک اور جگہ ارشاد ہوتا ہے۔

((لايصلح عذره في الأخرة.))

تمام عبارت كامفہوم يہ ہے كہ بعض مسائل ميں امام شافعی ایسے جاہل تھے جو قریب الكفر ہیں اور امام شافعی بدعتی ہیں اور بدعت بھی الي كہ جو قیامت كے دن معاف نہ ہو۔

ملا جیون فرماتے ہیں۔(۱)

امام شافعی کے جاہل اور بدعتی ہونے کے متعلق ہمارے اکابر کا یہی نظریہ تھا۔

واضح رہے کہ اس عبارت کے تحت احناف نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو بھی بدعتی کہا ہے اور فرماتے ہیں وہ بھی شافعی کی طرح اس قتم کے بدعتی ہیں جن کا قیامت کے دن کوئی عذر قبول نہیں کیا جائے گا۔اعاذ نا اللہ من ذلک۔

ندکورہ عبارت پرغور کیا جائے تو احناف کا تعصّب کھلی کتاب کی طرح سامنے آجائے گا کیا وہ شخص حق پر ہوسکتا ہے جو ابلیس سے بھی برا ہو بدعتی اور جاہل ہو۔اہل حدیث امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کو ان تمام الزامات سے بری سمجھتے ہیں۔

النظفر أكمبين ص ٣٩ ج ا

اور ان کی شان میں کوئی نازیبا اور غلط کلمہ کہنے کی جسارت نہیں کر سکتے۔

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ احناف نے امام شافعی کے متعلق ایسا مسموم لہجہ کیوں اختیار کیا وہ اس لئے کہ حفیت اور شافعیت حکومتِ وقت کی زیر سرپرسی پھیلیں جس کے ہاتھ حکومت آئی اس نے مخالف پر تقید کرنا اپنا فرض سمجھا۔ پھر یہ دونوں مذہب بغداد اور عراق سے پیدا ہونے والے مذہب تھے۔ جس کی وجہ سے ان کی آپس میں مد بھیڑ ہوتی رہی بعض دفعہ مخاصمانہ اور مناظرانہ میدان بھی گرم ہو جاتے۔ فریقین ایک دوسرے دونوں کو نیچا دکھانے کے لئے ایڑی چوٹی کا زور لگاتے۔ اکثر موقعول پر میدان شوافع کے ہاتھ ہونا جس وجہ سے احناف امام شافعی کی تنقیص پر اُتر آتے میدان شوافع کا قتل عام:

جب معاملہ امام شافعیؓ کی تنقیص سے بھی حل ہوتا ہوا نظر نہ آیا تو ایک دور میں

احناف نے شوافع ہے اپنے مناظروں کی شکست کا بدلہ قتل سے لیا ۔وہ ایسے کہ ۵۷۸ھ میں عیسیٰ بن مالک بادشاہ حنی ندہب پر تھا اور تعصب میں لا ثانی اور بے نظیر تھا۔ مسعودی کی کتاب اس کو تمام یاد تھی۔ لوگوں کو حنی ہونے کی ترغیب دیتا اور کہتا۔ عمل صرف ابو صنیفہ کے فتوئے پر ہے۔ صاحبین (ابو یوسف و محمد) کے اقوال کو بھی چھوڑ دو۔ حنی فقہا نے اسے ایک کتاب صرف جس میں ابو صنیفہ کے اقوال تھے مرتب کر دی جس کو اس نے یاد کر لیا۔ اور تعصب کی بنا پر شافعی المذہب لوگوں کو اندھا دھند قتل کرنا شروع کر دیا اور جتنے شافعی اس کے ہاتھ گے۔ سب کے سب قتل کردئے گئے۔

اگر احناف کے نزدیک شافعی حق پر تھے تو امام شافعی کے متعلق ایک غلط زبال کیوں استعمال کی گئی ہے گناہ شوافع کا خون کیوں بہایا گیا؟ اس کا جواب ہم موجودہ

احناف سے طلب کرنے میں حق بجانب ہیں۔ اور بیدان پر فرض ہے کے وہ اس کا جواب دیں کیونکہ ندا ہب اربعہ کے حق ہو اس کا کواب دیں کیونکہ ندا ہب اربعہ کے حق ہونے کا شورانہیں حضرات سے سنا جاتا ہے کیا ان کے نزویک حق بہی ہے کہ کسی بزرگ امام کو اہلیس بدعتی اور جاہل جیسے فتیج الفاظ سے تعبیر کیا جائے؟

## امام احمد غيرفقيهه تھے۔''

معصبانہ اور تقلیدی جھڑوں نے صرف شافعیہ پر ہی طبع آزمائی نہیں بلکہ امام اہل سُنَت واحمد بن حنبل جیسے محدّث مجہد کو بھی اپنی لیبیٹ میں لے لیا۔ علامہ کو شری جومصر میں موجودہ صدی کے حفی محبد دسلیم کئے گئے ہیں وہ تانیب میں فرماتے ہیں۔

((انه محدث غير فقيه عنده. واني لغير الفقيه ابداء راي في

فقه الفقهاء))(١)

''وہ صرف محدث تھے' فقیہہ نہیں تھے' غیر فقیہہ کی رائے فقہا کی فقہ میں کب وزنی ہوسکتی ہے۔،،

ہم نہائت اوب سے گزارش کرتے ہیں اگر امام احمد غیر فقیہہ تھے تو ان کی تقلید کیے واجب ہوگی اور حنابلہ کیسے حق پر تھر ہے؟ کیونکہ ان کے ہاں تقلید صرف مجتهد کی جائز ہے۔ شاید ان کے نزدیک فقیہہ وہ ہوتاہے جو احادیث کی تاویلات میں ماہر ہو اور احادیث رد کرنے میں خاصی مبدات رکھتا ہولہذا امام احمد غیر فقیہہ تھے کیونکہ وہ اپنا اوڑھنا بچھونا احادیث بنویہ کو ہمجھتے تھے اور مولانا کوڑی کے ہان احایث پر عمر کنا محدث کا کام ہے فقیہہ کا نہیں۔ (محمد کی گوندلوی)

تمام مداہب والے ایک دوسرے برعیب لگاتے ہیں۔

صاحب شرح نامی مذہب اربعہ کا ایک دوسرے پر کیچڑ اُچھالنے کی معقول وجہ

ا۔ لتنگیل ص۲۷ا ج

بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

(رو كل واحد يجهل الاخر فيما خالفه و يقول انه مخالف السنّة)) (١)

''نداہب اربعہ والے آیک دوسرے پر جہالت جیسے الفاظ استعال کرتے ہیں۔ اور ہرایک کوسنّت کا مخالف قرار دیتے ہیں۔''

یہ تحقیق ایک ایسے حقی کی ہے جو مروجہ علوم میں فائق سے انہوں نے کتنے واضح الفاظ میں فرما دیا کہ" چاروں مذہوں کے پیر وکار ایک دوسرے کومنکرین سنت ہونے کا الزام دیتے ہیں" تو اب یہ فیصلہ حنی حضرات نے کرنا ہے کہ کیا حق اس کا نام ہے کہ حق کی بھر پور مخالفت کی جائے۔ اور حق والوں کو سنت کا وشمن قرار دیا حائے۔

## امام ابوحنیفٰہ کے قول کا ردّ

حنی اصحاب نے جتنا غلو سے کام لیا دوسرے اس کے عشر عشیر کو بھی نہ پہنچ سکے۔اس کی وجہ بیان کرنے کی ضرورت نہیں اور پھر جتنا غلّو برّ صغیر کے احناف میں پایا جاتا ہے اس کی نظیر آپ کو کہیں نہیں ملے گی۔ ہاں البتہ احناف کے ایک طبقہ نے مولوی احمد رضا خانصا حب کے بارے میں جو رویہ اختیار کیا ہے وہ تمام احناف کے لئے سامان حیرت پیدا کرتا ہے۔ بالجملہ احناف کے ہاں صرف عمل فقہ فنی یر باقی سب باطل۔

ملاحظہ فر مائے۔

فلعنة ربنا أعداد رمل على من ردّ قول ابى حنيفه (٢)

اس پرریت کے ذروں کے برابرلعنت ہو جوابو حنیفہ کے قول کورد کرتا ہے۔ ایک صاحب نے بیفتوی ٹھونس دیا۔

((وجب على مقلد ابى حنيفه ان يعمل به ولا يجوز له

العمل بقول غيره.)) (١)

ابو صنیفہ کے مقلد پر صرف ابو صنیفہ کے قول پر عمل کرنا جائز ہے اور کسی کے قول بر نہیں۔ قول بر نہیں۔

# حنفی مذہب کونڑک کرنا

فقہ حنفی کی مشہور کتاب در مختار میں ہے:

من ارتحل الى مذهب الشافعي يعزر (٢)

جو شخص حفیت کو ترک کر کے شافعیت کو قبول کرے گا اس کو سزا اور تعزیر دی جائے گی ایک نظر آ گے حجھا نکیے تو آپ کو بیرالفاظ دکھائی دیں گے۔

((ولاتقبل شهادة من انتقل من مذهب ابى حنيفه الى مذهب الشافعي.))(٣)

حفیت سے مند پھیر کر شافعیت کو قبول کرنے والے کی شہادت قبول نہ ہوگی۔

برادر ان اسلام! اگر نداہب اربعہ فق میں تو حفیت کے تارک کو اتنا بڑا مجرم کیوں قرار دیا گیا۔ کیا وہ ایک ندوب حق کو ترک کر کے دوسرے حق مذہب میں

داخل نہیں ہوا اگر ایک حق سے نکل کر دوسرے حق میں داخل ہوا تو اسے تعزیر کس.

۱- معیار الحق ص ۲۰۱ ترمخیار مع در الخیار صفه ۱۹۹ ۳- درمخیار برجاشیه ردمخیار صفه ۳۸۱ ج ۴۸

بات کی؟ اس کی شہادت کو رد کر کے اس کو فاحق اور فاجر کیوں قرار دیا گیا؟ معلوم ہوا کہ مقلدین کے نزدیک سوائے اپنے امام کے ندہب کے دوسرا ندہب حق نہیں۔ صرف حنبلی مسلمان ہیں:

مذاہب اربعہ میں حق و باطل کا معرکہ تقلید کے ابتدائی زمانہ سے ہی گرم چلا آرہا ہے۔ ہر ایک نے خود کو حق پر ہونے کا دعوی کیا اور مخالفین کو باطل پر ثابت کرنے کی کوشش کی۔ حنابلہ کے بہت بڑے امام ہردی فرماتے ہیں۔

> ((کل من لم یکن حنبیلیا فلیس بمسلم)) (۱) جونبلی نہیں وہ مسلمان ہی نہیں۔

حنابلہ میں کسی شاعر نے اپنا وصیت نامہ ان الفاظ میں رقم کیا ہے۔

انا حنبلی ما حییت و ان امت

فوصيتي للناس ان يتحنبلوا

میں زندگی بر حنبلی رہوں گا اگر میں مربھی جاؤں تو لوگوں کو یہ وصیت

ہے کہ وہ بھی حنبلی ہو جائیں۔

کسی شافعی نے بیسنا تو اس نے اس شعر میں بیر میم کر ڈالی۔

انا شافعي ما حييت وان مت فوصيتي للنّاس ان يتشفعواً

میں آخر زندگی تک شافعی مسلک پر ہوں۔ اگر مجھے موت بھی آ جائے تو

لوگوں کو میری بھی وصیت ہے کہ وہ شافعی بن جائمیں۔

بلکہ یمی الفاظ کسی حنفی نے اس تحریف وترمیم کے ساتھ کہہ دیئے۔

ا يذكرة الحفاظ س ١١٨٤ج

انا حنفی ما حییت و آن امت فوصیتی للنّاس آن یتحنّفو آ میں جب کت زندہ رہولگا حنی ہول گا اگر میں فر جاؤل تو پیری لوگول کو بھی وصیت ہے کہ وہ بھی ہو جا کیں۔

اگر اب بھی چاروں نداہب والے بیک وقت بھی کے حق ہونے کا وعویٰ کریں تو گمانِ غالب یہی ہوگا کہ ان حفرات سے یہ دعویٰ کسی حالت سکر میں صادر ہوا ہو گا۔ ورنہ صحح حالت میں یہ تو یہ سوال ہی پیدا نہیں ہوتا کہ کوئی ایسے دعویٰ کا قائل ہو مقلدین اکثر حالت صحوکی بجائے تقلیدی سکر میں ہی متعزق رہتے ہیں۔ جھی ان سے مقلدین اکثر حالت صحوکی بجائے تقلیدی سکر میں ہی متعزق رہتے ہیں۔ اس قتم کے دعوی گاہے بگاہے صادر ہوتے رہتے ہیں۔

اللہ کرے یہ لوگ بھی صحیح حالت میں آجائیں اور تقلیدی خمار دماغ سے اُتر جائے تو ان پر واضح ہو جائے کہ حق چار نہیں بلکہ ہمیشہ ایک ہوا کرتا ہے۔ اگر حق کو چار حصوں میں تقییم کیا جائے گا تو اس سے اجتماع تقیصین (لیعنی دو مخالف اور متضاد چیزوں کا ایک جگہ جمع ہونا)لازم آئے گا جو کسی فدہب کے نزدیک بھی جائز اور درست نہیں۔ آپ ان امہات مسائل کو سامنے رکھے جن میں شافعوں اور حفیوں کا اختلاف ہے تو آپ کو یقیناً ایک کو حق پر کہنا پڑے گا اور دوسرے کو باطل پر۔

امام شافعی فرماتے ہیں ہر نمازی پرخواہ وہ امام ہو یا مقتدی ہو یا منفرد ہوسورة فاتحہ کی قرائت ہر رکعت میں فرض ہے اور جو فاتحہ نہیں پڑھتا اس کی نماز نہیں ہوتی لیکن احناف کے نزدیک مقتدی کو امام کے پیچھے سورہ فاتحہ پڑھنی ممنوع ہے۔ بلکہ بعض کے نزدیک اس کے سند میں آگ کے انگارے پڑیں گے۔ بلکی بعض کے نزدیک نماز باطل ہوگی۔ اسی طرح ائمہ ثلاثہ رفع یدین کوسنت قرار دیتے ہیں اور احناف رفع یدین کومنوخ تصور کرتے ہیں۔ آئمہ ثلاثہ ایمان میں کی اور زیادتی کے احناف رفع یدین کومنوخ تصور کرتے ہیں۔ آئمہ ثلاثہ ایمان میں کی اور زیادتی کے احناف رفع یدین کومنوخ تصور کرتے ہیں۔ آئمہ ثلاثہ ایمان میں کی اور زیادتی کے

قائل میں جب کہ احناف کے نزد یک فاجر اور نبی کا ایمان برابر ہے۔ اور اس قتم كي سيكرون مسائل بين جن مين اختلاف بي اختلاف بيداي لئے آپ كوفريقين میں سے ایک کوحق پر اور دوسرے کو باطل پر تھہرانا پڑے گا۔ بالجملہ مقلّدین کے یاں کوئی الیی دلیل موجود نہیں جس سے وہ بیک وقت ہر مسئلہ میں مذاہب اربعہ کو حق پر ثابت كرسكيں۔ يہ تو عين ممكن ہے كه كسى مسكله ميں كوئى ايك مدبب حق بر ہو اور دوسراحق پرینه ہو۔ جیسا امام شافعی کا فاتحہ کو واجب قرار دینا اور رفع پدین کوسنّت قرار دینا حق ہے کیکن احناف ان دومسلوں میں حق پرنہیں۔ اسی طرح ہاتھ جھوڑ کر نماز پڑھنے کا انتساب امام مالک کی طرف اگر درست ہے تو وہ اس حق میں پرنہیں بلکہ دیگر ائمہ ثلاثہ جو ہاتھ باندھنے کے قائل ہیں وہ حق پر ہیں۔لہذا یہ ثابت ہوا کہ مقلّدین میں سے ہرایک فرقہ کچھ حق اور کچھ باطل پیمل پیرا ہے۔ لیکن اس سے تو شدید گراہی کا خطرہ لاحق ہے کیونکہ اس کا مطلب میہ ہوگا کہ حنفی نصف حق اور نصف باطل یے عمل کرتے ہیں۔ اس طرح دیگر مقلدین نصف باطل پر اور نصف حق برعمل پيرا بن

> آپ ہی اپنی اداؤں پہ ذرا غور کریں ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

الغرض مقلدین کا بید دعویٰ که چاروں نداہب حق پر ہیں۔ نه عقلاً ثابت ہوتا ہے نہ ہی کوئی شرعی دلیل اس کی تائید کرتی ہے۔ اگر چاروں کوحق پر ماننا ہے تو اس کا لازی نتیجہ بید نکلے گا کہ چاروں کو باطل پر بھی ماننا پڑے گا کیونکہ ندہب اربعہ کا مسائل میں باہمی شدید اختلاف ہے جوخود ان کے دعوی کو باطل ٹھہرا تا ہے۔

### تقليدي نسبتيں

دنیا کا اصول ہے کہ ہر ندہب کی نبیت صاحب ندہب کی طرف ہوتی ہے مثال عیسائی ندہب کی نبیت عیسیٰ علیہ السلام کی طرف ہوتی لیے چاہیے تو یہ تھا کہ مسلمانوں کی نبیت بھی صاحب ندہب کی طرف ہوتی لیخی بہم محمدی ہوتے اللہ ان حضرات کی حالت پر رحم فرمائے۔ جنہوں نے اپنی نبیتوں کو رمول اللہ علیہ سے توڑ کر امتیوں سے جوڑایا۔ احناف نے اپنی نبیت کو امام ابو صنیفہ سے جوڑا۔ حنابلہ نے امام احمد سے، اسی طرح شوافع اور مالکی وغیرہ ہیں۔ حالا تکہ اللہ تعالی نے ہمیں ان چاروں نبیتوں کا قطعاً مکلف نہیں بنایا تھا اور نہ ہمیں حکم دیا تھا کہ تم اپنا انتساب ان چار اماموں ہیں ہے کی ایک کی طرف کی طرف کی صحابی یا تابعی سے کوئی ایسا ثبوت ماتا ہے کہ اس نے اپنی نبیت کی طرف کی طرف کی ہو۔ خیرالقرون کا زمانہ بیت گیا۔ اخیار الامت کو ان امتی نبیتوں کا خیال تک نہ گزرا کہ ہم نے صاحب بیت گیا۔ اخیار الامت کو ان امتی نبیتوں کا خیال تک نہ گزرا کہ ہم نے صاحب الشریعت سے اپنی نبیت توڑ کر کسی امتی کی طرف کرنی ہے بلکہ نبیتوں کی وہا تین صحد بال گزر جانے کے بعد پھوٹی۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی ان نسبتوں کے متعلق فرماتے ہیں:

((اعلم انه لم یکلف الله تعالیٰ احداً من عباده ان یکون حنفیا او مالکیاً او شافعیاً او حنبلیاً بل اوجب علیهم الایمان بما بعث به سیدنا محمد صلی الله علیه وسلم)) (۱)

اله قول سديد

((ما كلف الله احداً ان يكون حنفياً أو شافعياً أو مالكياً أو حنبلياً) (1)
الله تعالى نے كى مسلمان كوفق، شافعى، ماكى اور عنبلى ہونے كا مكلف نبيس بنايا

بلكه رسول التعليقية برايمان كوداجب كيابخ

ان دونوں مسلمہ حنفی بزرگوں کے کلام سے مترشح ہوتا ہے کہ بی<sup>نسبتیں</sup> غلط میں اور نہ ہی کسی کو اللہ تعالیے نے ایسی نسبتوں کے اپنانے کا حکم دیا ہے۔

لیکن بعض حضرات کو⊦صرارہے کہ حق صرف ان نسبتوں میں ہے اور جو ان چاروں نداہب سے باہر ہے وہ جنت کا مستحق نہیں۔لیکن مید دعویٰ اہل کتاب کے دعویٰ سے مطابقت رکھتا ہے۔ جو میہ کہتے تھے۔

( وقالو لن يدخل الجنت الأمن كان هو دًاونصارى)) (٢) جنت مين جانے كا ابل كتاب كوحل بے حالائكہ بيصرف خيالى باتين تھيں جن

یر کوئی دلیل نبیں تھی۔ اس لیے تو اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔

﴿قل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين ﴿ ٣)

''اگرتم اپنے دعوے میں سچے ہوتو کوئی دلیل پیش کرو۔،،

ای طرح جب ہم ان سے اس نسبتوں کے بارے میں کوئی دلیل چاہتے ہیں تو ان کے پاس اس کا کوئی جواب نہیں ہوتا۔ جواب ہو بھی کیا جب ان سے کہا جاتا ہے ہم بناؤ آئمہ اربعہ کس کے مقلد تھے انہوں نے اپنی نسبت کس کی طرف کی تھی؟ تو جواب نہ ہونے کی وجہ سے ان کے ہاتھ پاؤل چھول جاتے ہیں۔ سانس میں تیزی آجاتی ہے۔ پیشانی پینہ سے شرابور ہو جاتی ہے اور بعض حضرات اپنے آپ سے آجاتی ہے۔ پیشانی پینہ سے شرابور ہو جاتی ہے اور بعض حضرات اپنے آپ سے ایش تا تا ہے۔ ایش الحام میں المحال ہے۔ ایش المحال ہے۔ ایش الحام میں المحال ہے۔ ایش ا

باہر ہو جاتے ہیں اور نا گفتہ بہ باتیں کرنے لگتے ہیں

برادران اسلام!

یہ تقلیدی سبتیں صحابہ اور تابعین کے زمانہ میں بالکل نتھیں۔ بلکہ تمام لوگ مسلمان تھے کتاب وسنت برعمل کرنے میں نجات سجھتے تھے۔

جب سے ان سبتوں کا رواج بڑا ہے آئے دن نئی سے نئی نسبتوں سے تعارف ہوتا رہتا ہے۔ پہلے تو صرف چارنسبتیں تھیں ابسیکادوں سے متجاوز ہو چکی ہیں۔مثلاً قادری، رضوی، نوشاہی، اولیی، حیینی، جیلانی، نظامی، چشتی اور نئے سال کی بالکل نئی نسبت سیالوی۔ اگرنسبتوں کا ای طرح ہی دور دورہ رہا تو کسی دن ہزاروں نسبتوں کی فائلیں تیار ہو جائیں گ۔ بالجملہ اسلام میں اس قتم کی نسبتوں کی کہاں اجازت تھی اور ان کے اپنانے میں کونی دلیل تھی۔ یہ تو محض تقلید اور تعصّب کی وجہ سے معرض وجود میں آئیں ہیں جو اسلام کا قطعاً حتبہ اور جزونہیں بن سکتیں۔تمام مسلمانوں کو ان نسبتوں ے بیزار ہوکر صرف ایک نسبت کو اپنانا جائے وہ نسبت خود اللہ تعالی نے قرآن حکیم میں بیان فرماتی ہے ھو سماکم المسلمین تم صرف مسلمان بنواس میں نجات ہے۔(۱)

ا۔ حاشیہ بعض احباب کولفظ اہل حدیث پر اعتراض ہے کہ اگر حنفی ہونا غلط نسبت ہے تو بھر اہلحدیث ہونا کہاں سے درست ہوگیا۔ اختصاراً عرض ہے کہ حنی امتی کی طرف نسبت ہے جب کہ اہلحدیث ہونا خود صاحب حدیث ہے نسبت ہے اور وہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہیں۔ قرآن کریم میں لفظ حدیث قرآن اور حدیث دونوں پر بولا گیا ہے۔ لہذا اس کے معنی ہوئے قرآن اور حدیث برعمل کرنے والے۔ (محمد یکی کوندلوی )

## كياً محدثين اور ائمه عظام مقلّد تھ؟

اساء الرجال کی کتب کی اوراق گردانی سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ محد ثین کی ایک کے مقلد نہ تھے اس کی وجہ یہ ہے کہ محدث بننے کے لئے بہت سے علوم وفنون سے واقف ہونا ضروری ہے اور اُصولِ فقہ کا مسلمہ قاعدہ ہے کہ عالم کسی کا مقلد نہیں ہوا کرتالیکن طبقات کی کتب پرنظر ڈالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام محدثین مقلد تھے۔ طبقات والوں نے کسی بڑے سے بڑے محدث کوتقلید کے جال میں قید کرنے سے گریز نہیں کیا لیکن یہ صرف قلم کی صفائی کا نتیجہ ہے کہ ہر ایک فد بہ والے نے آئمہ عظام اور محدثین کرام کو اس پھندے میں گرفتار کرنے کی سعی کی۔ اس سے مقصد صرف عوام کو خوش کرنا یا تائید فد بب مقصودتھی۔

بعض دفعہ صرف نسبت کی بنا پر آئمہ کرام کو تقلید کے زمرے میں شامل کر دیا جاتا ہے۔ حالانکہ حقیقت اس کے خلاف ہوتی ہے، نسبت کا تعلق چند امور سے ہوتا ہے جن میں تقلید کا پہلو قطعاً نہیں یایا جاتا۔

ا۔ استاذ کی طرف نسبت ہو۔ یعنی کسی محدث کا استاذ کسی ایک کی طرف نسبت رکھتا ہوتو اس نے اپنے اُستاد کی وجہ سے نسبت اختیار کر لی۔ ۲۔علاقہ میں کسی مذہب کی کثرت ہوتو اس علاقہ کی وجہ سے وہ بھی اسی نسبت سے مشہور ہوگیا۔

سے مانا جلتا ہوتو لوگوں نے سمجھ ایک امام سے مانا جلتا ہوتو لوگوں نے سمجھ لیا کہ بیاس امام کا مقلد ہے۔۔

ہم کسی محدث اور امام نے کوئی کتاب تکھی تو اس کا اکثر ھتہ کسی دوسرے امام کے اجتہاد کے موافق ہو گیا ہو۔

۵۔ کسی حکومت کے خوف سے نسبت اس طرف کر دی جس کی طرف حکومت کا میلان ہو۔

۲ ۔ یا بعد والوں نے طبقات کی تعداد بڑھانے کے لئے ائمہ و محدثین کو تقلید کی صف میں شامل کر دیا۔

ے۔ کسی صاحب مذہب کے مدرسہ میں تعلیم کا موقع ملا ہو۔ تو اس کو بھی مدرسہ کی نسبت سے کسی ایک کی طرف منسوب کر دیا جائے۔

اس آخری عقدے کی مثال کے لئے شخ الاسلام ثناء اللہ امر تسری کو پیش کیا جا سکتا ہے جو دیو بند کی دیواروں کے سایہ بیں فقہی علم حاصل کرتے رہے تو جب دیو بند نمبر شائع ہوا تو انہوں نے مولانا امر تسری کو دیو بند کی صف میں لاکھڑا کیا حالانکہ وہ مسلک اہل حدیث کے پاسدار اور داعی تھے۔ مخضر یہ کہ تمام معروف محدثین عظام کسی ایک کے مقلد نہ تھے بلکہ مستقل مجتبد تھے مشہور شافعی امام قاضی ابو بکر قفال ابو علی اور قاضی حسین ائمہ شافعہ نے نقل کرتے ہیں۔

((انعم قالوا لسنا مقلدين للشافعي بل وافق راينا رايه و هو الظاهر من حال الامام ابي جعفر الطحاوي في اخذه بمذهب ابي حنيفة.))

ہم شافعی کے مقلد نہیں بلکہ ہماری رائے شافعی کی رائے سے متفق ہو جاتی ہے اور سے متابع کی رائے ابو حنیفہ امام کی رائے ابو حنیفہ امام کی رائے ابو حنیفہ امام کی رائے کے موافق ہو جاتی تھی۔(۱)

أتقر مرات الرافعي عن 10

بلکہ حنابلہ میں حافظ سلفی نے صاف فرما دیا کہ

((الواجب أتباع الدليل لااتباع احمد))

"اتباع صرف دلیل کی ہے امام احمد کی نہیں۔،،

حافظ سلفی کامکمل تذکرہ تذکرہ الحفاظ ج ۴ میں موجود ہے۔

اسی طرح محدثین و آئمہ عظام کا بڑا گروہ تقلیدی بندشوں سے آزاد

تھا۔جن میں بعض کی فہرست علامہ ابو الفیض محمد بن علی نے جواہر

الاصول فی علم حدیث الرسول اور امام حاکم نے علوم الحدیث میں مرتب

فرمائی ہے۔ وہ پیرہیں۔

امام عبداللہ بن مبارک۔ کی بن سعید قطان۔ عبدالرحمن بن مہدی۔ کی بن کی امیم مد بی۔ ابن معین۔ اسحاق حظلی۔ امام ذبلی۔ امام محاری۔ ابو فرعہ ابو حاتم رازی۔ امام حربی۔ امام مسلم بن حجائے۔ امام داری۔ امام عبدری۔ امام عبدری۔ امام ترذی ۔ امام ابو بکر جارودی۔ ابو عبداللہ مروزی داری۔ امام نسائی۔ ابو بکر بن خذیمہ ابو داؤ۔ عبد الوہاب عبدری۔ موی بن ہارون۔ حسن بن علی معمری۔ محمد بخی۔ سفیان بن عینیہ حرصم اللہ اجمعین ہم نے اختصار کے ساتھ ان آئمہ اعلا مہ کے ناموں کا ذکر کیا ہے جو ایٹ اپنے دور میں مجہد تھے اور ان میں اجتہاد کی صلاحیت بدرجہ اتم موجود تھی۔ تقلید کے ردیں ان میں سے بعض ائمہ کے اقوال آپ سابقہ صفحات میں ملاحظہ فرما کے ہیں۔ یہ تمام حضرات جو براہ راست کتاب سنت سے استفادہ کرتے تھے۔ کسی امام کی تقلید سے ان کو کوئی سروکار سنیں تھا۔

با بېشتم

# تفليدي كرشم

مجوزین حضرات اکثر طور پر تقلید کے مصالح علاش کرنے میں تھینچ اوقات کرتے رہتے ہیں اور متبع سنت کوعموما یہ الزام دیتے ہیں کہ تقلید پر عمل نہ کرنے سے مفاسد پیدا ہوتے ہیں باغیانہ روشن کوقوت ملتی ہے۔ ذہنوں میں آ وارگی پیدا ہوتی ہے اور اللہ جانے کیا کیا مفاسد بیان کرتے ہیں لیکن یہ باتیں محض اپنی ڈھارس بائند ھنے کے لئے ہیں جن کی حقیقت کچھ نہیں۔

دین میں اس سے بڑھ کر کیا فساد ہوسکتا ہے کہ شارع علیہ السلام کی احادیث کو ترک کر کے کسی ایک غیر معلوم اُمتی کے قول و فعل کو دین سمجھ لیا جائے۔ اور مسلمانوں میں مخالفت کا نیج بو دیا جائے۔ مخالفین پر سب وشتم کا دروازہ کھول دیا جائے۔ موضوع احادیث کے انبار لگا دیئے جا کیں۔ اگر ہو سکے تو آیات و احادیث میں تحریف جیسے گھناؤ نے فعل کو بھی کام میں لایا جائے۔ اس فتم کے انگنت مفاسد میں جو تقلید کی وجہ سے مقلدین کے ورثہ میں چلے آرہے ہیں۔ ہم ان مفاسد میں بعض کا ذکر کریں گے۔

#### ا\_تعصّب

یہ بات شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ تقلید کی ابتداء تعصّب سے ہوئی۔ کتاب وسنت کو تختہ مشق بنانے کی جسارت کی گئی کیونکہ وبائے تعصّب کی لپیٹ میں جو بھی آتے ہیں ان میں حقیقت سے اغماض اور حقائق سے چٹم پوٹی گھر کر جاتی ہے۔ متلدین میں جب تعصب اور حقیقت سے اغماض نے جگہ پکڑی تو تقلید کے علمبر

داروں کو یہ بات کہنا پڑی کہ امام کے قول کے خلاف کتاب وسدّے کے ظاہر پرعمل کرنا جائز نہیں۔مولا نامحود الحن دیوبندی فرماتے ہیں:

جو کوئی مقلہ محض کسی امام کی آئمہ اربعہ میں سے تقلید کرے گاتو وہ نبیت امام کے اس امر کا ضرور معتقد ہوگا کہ جس مسئلہ میں بظاہر ہم کو بیہ شبہ گزرتا ہے کہ امام مذکور نے کسی صدیث کے خلاف کیا ہے وہ حقیقت میں خلاف میں خلاف میں منزور بالضرور کوئی امر متروک العمل میں خلاف صدیث نہیں سبحہ سکتا تو اب اس مقلّد کا تول پیش آیا ہوگا جس کو ہر عامی نہیں سبحہ سکتا تو اب اس مقلّد کا تول امام پیش کرنا اور صدیث پر عمل نہ کرنا امام مذکور کی تحقیق پر مبنی ہوگا کیونکہ امام نے اس حدیث کو اپنی تحقیق کی وجہ سے ترک کیا تھا اور مقلّد مذکور نے بوجہ خسن ظن (۱)

شخ الہند نے کھلے بندوں اعتراف کیا ہے کہ مقلد کو ہر حالت میں اپنے امام کے قول پر عمل کرنا پڑتا ہے خواہ کتاب وسنت کا دامن ہاتھ سے چھوٹ ہی جائے۔
خدا اور پینمبر سے رخ موڑ کر بیل خوش تیرے در پر ہی سر جوڑ کر بیل مقلد بین نے حق میں تعصب کا اعتراف کرتے ہوئے مولانا تھانوی فرماتے ہیں

مقلّدین عوام بلکہ خواص اس قدر جامد ہو جاتے ہیں کہ اگر قول مجہد کے خلاف کوئی آیت یا کوئی حدیث کان میں پڑتی ہے تو قلب میں انشراح و انساط نہیں رہتا بلکہ اوّل استزکار (انکار) قلب میں پیدا ہوتا ہے۔ پھر تاویل کی فکر ہوتی ہے خوا، کتنی

الم الصناح الإدليص ١٣١٨

بعید ہواور کتنی دلیل قوی اس کے معارض (مقابلہ میں) ہو۔ بلکہ مجتہد کی دلیل اس مئلہ میں موائے قیاس کے کچھ بھی نہ ہو۔ بلکہ خود (تاویل کرنے والے) کے دل میں اس تاویل کی وقعت نہ ہو۔ مگر (مقلّدین) نصرت فرہب کے لئے تاویل ضروری میں اس تاویل کی وقعت نہ ہو۔ مگر (مقلّدین) نصرت فرہب کے لئے تاویل ضروری میں۔ یہ دل نہیں مانتا کہ قول مجتبد کو چھوڑ کر حدیث صریح پر عمل کر لیں۔ (۱)

مقلّدین کی اس صورت کی نشاندہی اگر چہمولانا نے حفی طرزعمل کو سامنے رکھ کر بیان فرمائی ہے لیکن یہ وہا صرف احناف میں نہیں بلکہ اس کا دائرہ قدرے وسیج ہے۔ اسی مرض اور وہا کا اعتراف علامہ ابوشامہ نے المختصر میں شافعیہ کے بارے میں کئی دفعہ تا سف بھرے قلم ہے کہا ہے فرماتے ہیں .

((مقلّدین تقلید کی پرمتش میں اس درجہ غالی اورمتنغرق ہیں کہ اپنے آئمہ کے اقوال کو اصل قرآن سمجھ بیٹھے ہیں جیسا اہل کتاب کا اپنے علماء کے متعلق رویہ تھا ایسا ہی ان کا ہے وہ احکام رسول سے تو انکار کرتے ہیں لیکن اپنے امام کے مسائل کو صحیح مان کا ہے دہ احکام رسول ہے تو انکار کرتے ہیں لیکن اپنے امام کے مسائل کو صحیح مانے ہیں)۔ (۲)

دوسری جگه فرماتے ہیں:

ان میں عمل بالفقہ کا اس قدر رواج ہوا کہ قرآن و حدیث کے درس و
تدریس کا مشغلہ ان کے نزدیک ایک غیر ضروری امر ہو کر متروک ہو گیا
اور اس کے بجائے نتاوی فقہ اور اقوال علماء واجب العمل اور مقبول ہو
گئے۔ حق و صدافت کی جگہ بے سرو پا باتوں نے لے لی۔ اور ایسے
خیالات اپنا لئے گئے جو سراسر گمرائی کا موجب ہیں۔
تیسری جگہ فرماتے ہیں:
تیسری جگہ فرماتے ہیں:

ا\_ تذكرة الرثيد ١٣١١ ٢ - الخضر المول صفه ١٥ المخصا ومفهوما

آئمہ مجہدین کے اقوال اور فاوی قرآن و حدیث کی طرح بطور مستقل دلیل ہوکر مسلم ہونے لگے۔ تقلید کی جڑیں مضبوط ہوگئیں۔ حالانکہ نبی کے علاوہ خواہ کوئی کتنا بڑا عالم ہی کیوں نہ ہواس کی بات میں بے دلیل سر تسلیم خم کرنا شریعت محمدیہ میں حرام اور شرک ہے۔ نا معلوم ان لوگوں نے نبی معصوم کے صریح اور صاف ارشا دات اور تشریحات صحابہ کو چھوڑ کر اپنے فتہا اماموں مجہدوں کے بے دلیل فتووں پر غورو فکر میں اپنی عمریں کیوں ضائع کر دیں۔ (۱)

انہیں خیالات سے ملتے جلتے الفاظ میں تھیم الامت شاہ ولی اللہ نے مقلدین یریوں اظہار خیال کیا ہے:

جس زمانے میں ان چاروں نداہب اور متعصب مقلدین کا ظہور ہوا اس دور سے ہر شخص اپنے امام کی ایس پیروی کرنے لگا کہ گویا وہ نبی مرسل ہے۔اگر چہ اس کا ندہب شرعی دلیلوں سے کیسا ہی دُور ہو۔ ایسا پیروکار حق اور انساف سے بالکل دور ہو جاتا ہے۔ اب جو زمانہ آتا گیا اس میں فتنہ اور تقلید کی زیادتی ہوتی گئی اور لوگوں کے دلوں سے دم بدم تدین دور ہوتا گیا حتی کہ امور دین میں ان لوگوں نے فوروخوش ترک کر کے صرف تقلید پر اطمینان اور بھروسہ کر لیا۔ وہ کہتے ہیں ہم نے بروں کو ایسے عمل کرتے پایا لہذا میری شکایت صرف اللہ تعالیٰ سے ہے(۲)

٢ مخالفين سيے عناد

جیسے مقلدین نے کتاب وسینت سے عمل کرنے میں انتہائی تعصب کا مظاہرہ کیا المختصر المول ص اسلمنے اومغہوما ملے جمہ اللہ ص۱۵۴ اسی طرح انہوں نے بخالفین سے بھی سخت رویہ اختیار کیا اور ان پر ہرفتم کے الزام و اتہام لگائے بعض دفعہ جب مخالفت نے شدت اختیار کی تو معاملہ حرب وضرب تک اور الزامات سے بڑھ کرفتل و غارت تک پہنچ گیا جس کی ایک جھلک آپ پہلے دکھ آئے ہیں۔ اب چند اور واقعات بھی ملاحظہ فرماتے جائے۔

امام ہروی بلند پایا محد ث تھے اور حنبلی مسلک کے پیرو تھے لیکن جب کوئی حیح حدیث مل جاتی تو فوراً اس پر عمل بجالاتے ان کی بیروش مخالفین کوئییں بھاتی تھی اس وجہ سے ان کے قتل کے منصوبے بنائے گئے۔ امام ذہبی نے ان کے حالات میں ان منصوبوں کا ذکر فرمایا ہے۔ ابولھر کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں۔

امام ہروی یگانہ روزگار تھے۔ ہر قتم کے فضائل اور محاس آپ میں جمع تھے آپ
سنّت کی نصرت میں ذرّہ ہر کچک سے کام نہیں لیتے تھے۔ کسی بادشاہ یا امیر کا خوف
آپ کو جاوہ حق سے منحرف نہیں کر سکتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ حاسدین ہر وقت آپ
کے دریے آزار رہتے تھے۔ انہوں نے کئی دفعہ آپ کی جان لینے کی کوشش کی اور
مختلف طریقوں سے آپ کو ہلاک کرنا چاہا لیکن اللہ تعالیٰ نے ہر بار آپ کو ان کے شرسے محفوظ رکھا۔

، امام ہروی حاسدین کی تفصیل خود اپنی زبان سے بیان فرماتے ہیں۔

مجھے بغرض قتل پانچ مرتبہ تلوار کے سامنے پیش کیا گیا۔ مجھے یہ نہیں کہا جاتا تھا کہ اپنا ند ہب چھوڑ دو بلکہ یہ کہا جاتا تھا کہ مخالفین (اہل الرّ ائے) کے بارے میں خاموش رہو۔ گر میں ہر بار ان کے مطالبے کومسرّ دکر دیتا تھا اور کہتا کہ اظہار حق سے خاموش نہیں وہ سکتا۔ (1)

ا \_ تذكره الحفاظ ص١٨٨ ج٣

# امام ابن تيميه سے سلوك:

امام ابن تیمیہ تقلید کے سخت مخالف تھے۔ اس بنا پر ان کو طرح طرح کی ایذائیں دی جاتی تھیں اور ان پر طرح طرح کے فتوے چیال کئے جاتے۔ مناظرانہ بحثیں چل نکلتیں۔لیکن آپ حق و صدافت کے دامن کو بھی ہاتھ سے چھوٹے نہ دیتے۔ آپ کے خلاف شکایت حکومتِ وقت تک بھی جاتی جس سے آپ کو عدالت میں طلب کیا جاتا۔ آپ نہایت شان وشوکت سے عدالت میں حاضر ہوتے۔

ایک دفعہ اییا ہوا کہ قاضی نے آپ کو اظہار خیال کا موقع دیا۔ آپ نے حمہ و ثنا سے تقریر شروع کی۔ قاضی نے کہا ہم نے آپ کو خطبہ پڑھنے کے لئے نہیں بلایا۔ آپ نے طیش میں آکر کہا تم میرے خالف ہو۔ میں تمہارا حکم ماننے کے لئے تیار نہیں۔ نتیجہ یہ نکلا کہ قاضی نے آپ کوجیل بھیج دیا جہاں سے آپ چند روز بعد عید کی رات کو برج بجب میں منتقل کر دیئے گئے۔ آپ کے دونوں بھائی شرف الدین عبداللہ اور زین الدین عبداللہ ایس بھی۔ قاضی مالکی نے ساتھ ہی کہا کہ جو آدی ابن تیمیہ کے عقائد کو قبول کرے گا۔ اسے موت اور ضبط جائیداد کی سزا دی جائے گی۔ اس حکم کی ایک نقل نائب ومثق کو بھی بھیجی جے شخ سمس الدین محمہ بن جہاب الدین حمہ بن شہب الدین حمہ بن الدین حمہ بن گئے۔ یہ معبد ومثق میں پڑھ کر سایا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ یہ عظم سنتے ہی سزاسے ڈرکر بہت سے حنابلہ نے شوافع ہونے کا اعلان کردیا۔ (۱)

حافظ الحديث مقدسي كو تكاليف

علامہ مقدی اپنے دور کے رگانہ روز گار محدث و مجتهد تھے۔ عامل بالحدیث

ار امام ابن تيميداز برق جيلاني ص٢٣٠

وے ی وجہ سے تقہا ان سے ہمہ وقت نالاں رہتے۔ ایک دفعہ قرآن و حدیث میں صفات الہی کا مسلہ چل نکلا تو آپ فرمانے گئے۔ تقہا اس میں تاویل کرتے ہیں۔ اس پر نقہا آپ کے پیچھے پڑ گئے اور ان کا قتل مباح (جائز) قرار دے دیا۔ باد شاہ بھی قتل پر آمادہ ہو گیا لیکن کچھ اُمراء نے سعی وسفارش سے ان کی جان جھڑائی۔ آخر آپ کوشہر بدر کر دیا گیا اور باقی عمر رو پوش رہے (۱)

### علامه قاضى نصير الدين سے سلوك:

ہندوستان میں موصوف گیارہویں صدی کے اہل حدیث عالم تھے۔ آپ حدیث کو قیابِ مجتبد پرترجیح دیتے تھے اور رسول الشفائی کے مقابلہ میں قولِ امام کو ہرگز نہ مانتے تھے۔ وہ صاف لفظوں میں کہا کرتے تھے۔اگر ایک طرف رسول اللہ علیہ کا ارشاد گرامی ہو اور دوسری طرف ابو صنیفہ کا قول ہو تو ترجیح بہر حال فرمانِ رسول اللہ کو حاصل ہوگی ابو صنیفہ کے قول کورد کر دیا جائے گا۔

ایک دن ایبا ہوا کہ مولاناعلم اللہ (جو ان کے سسر سے) سے کی بات میں بحث ہوگئ۔ مولاناعلم اللہ نے امام صاحب کا قول پیش کیا تو قاضی صاحب نے افکار کرتے ہوئے فرمایا: ھو دجل و انا دجل (یہ کوئی جمت نہیں) ہمارے لئے جمت صدیثِ رسول ہے قول امام نہیں۔ کیونکہ امام کے قول میں خطا کا امکان موجود ہے۔ بس یہ بات کہنے کی در تھی کہ آپ کے سسر علم اللہ طیش میں آگئے اور تلوار کو سونت کر آپ کے چھے بھاگ اُسٹھے آپ نے بھی دوڑ کر جان بچائی۔ شخ نے آپ پرفتو کی کفر کے اور کو سات کو خوا دیا جائے۔ (حدیث پرعمل کرنا مقلدین کے نزدیک کفر ہے) اور حکم دیا کہ قاضی صاحب کو جلا دیا جائے۔ (حدیث پرعمل کرنے والوں کو سنت اور حکم دیا کہ قاضی صاحب کو جلا دیا جائے۔ (حدیث پرعمل کرنے والوں کو سنت اور ان کہ کان کی ان کہ ان کہ کان کی ان کہ ان کی ان کہ ان کو ان کی ان کے ان کہ ان کے ان کی ان کی ان کی ان کے ان کو ان کی ان کی ان کر کے والوں کو سنت ان کی ان کی ان کی ان کا کہ کان کی ان کی کان کر کے والوں کو سنت کے ان کی ان کی ان کی ان کی کان کی ان کی کان کی ان کی کان کی کی کو کی کان کی کر کی کان کی کر کی کان کی کان کی کی کو کی کو کی کی کی کی کی کی کر کی کی کر کی کان کی کی کان کی کان کی کان کی کان کان کی کے کان کی کی کان کی کی کان کی کان

ابرائیسی ادا کرنی پڑتی ہے) اور ساتھ ہی علاء کا فتوی طلب کیا۔ تمام علاء نے اس فتوی پر مہر تصدیق ثبت کر دی۔ البتہ علامہ شخ عیسیٰ بن قاسم اور شخ محمد بن فضل الله بربان بوری نے اس فتویٰ کی تصویب اور تصدیق نہ کی۔ (۱)

قاضی ترک وطن کر کے ملّہ مکرمہ پہنچ گئے اور ان لوگوں کے شر سے جو حدیث رسول کی بجائے امام کے قول وفعل کو دین سجھتے تھے، نجات حاصل کرلی۔

ای طرح شخ ابو بکر فہری کو صرف رفع الیدین کرنے کی بنا پر قتل کرنے کی دھمکیاں دی گیئ تو وہ فرمانے لگے۔

((من این لی ان اقتل علی سنة)) (۲)

مجھ سے زیادہ خوش تھیب کون ہو گا جے سنت پڑمل کرنے کی وجہ سے قتل کیا

عاتے؟

### سرا المحديث سے دشمنی میں انتہا

مرور زمانہ کے ساتھ معاندین کا رویہ اہلِ حدیث کے متعلق سخت ہوتا چلا گیا۔ متعد مین میں عمل بالحدیث کا جذبہ تھا۔ جس کی وجہ سے ان میں جمود اور تعصّب نہیں پایا جاتا تھا۔ البتہ جب سے تقلید نے جمود کی صُورت اختیا کر لی ہے تو جامد بن میں لیک بھی جامد ہو کر رہ گئی حتی کے وہ وقت بھی آیا جب انہیں حضرات نے امام ابن حرم کی کتب کو جلانے کا سرکاری حکم جاری کرایا۔ امام ابن تیمیہ اور امام ابن جمعہ بارگ جیے بزرگ علاء کو جیل کی کال کو ٹھڑیوں میں پابند سلاسل کروا دیا۔ جب تقلیدی جمود نے اور ترقی کی تو اہل حدیث کو ایے الفاظ سے لعن وطعن کیا گیا جن کے سننے جمود نے اور ترقی کی تو اہل حدیث کو ایے الفاظ سے لعن وطعن کیا گیا جن کے سننے

ا ِ نقبا ہندج ص۸۴۳۶ ج۸ ۲ پنسیر قرطبی ص ۱۷۶ ج۹۱

کی سکت اور برداشت کرنے کا مخل کسی میں نہ تھا۔ ان گالیوں کی جھلک آپ بھی ملاحظہ فرمائے اور مقلدین کی باطنی خباشت کا اندازہ لگائے۔

مولوی محرص منبطی المحدیث کے متعلق تیراً بازی کرتے ہوئے کصے ہیں:

((حرجت علیه من الزاویة المنفرجة طائفة باغیة کسبیة قنوجیة مجسمة فرعونیة مشبهة آکلة من اکساب ابضاع نسائها محدثة ضراط البدع و فسائها محترفة الوقیعة فی ائمة الامة.))

اس عبارت کا اختصار کے ساتھ مفہوم یہ ہے کہ اہل حدیث اپنی عورتوں کی کمائی کھانے والے اور گوز مارنے والے، آئمہ کے گتاخ ہیں۔

جب موصوف كا بوش تقليد برصتا بوتو يه الفاظ نوك قلم پر لاتے بيں:

((خلفاء هذه الملة اربعة ابن تيمية و ابن القيم والشوكانى
و النواب صديق. فيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم واذا انضم
اليه ابن حزم و داؤد الظاهرى بان صاروا ستة ويقولون
خمسة سادسهم كلبهم رجما بالغيب و خاتم المكلبين مثله
كمثل الكلب ان تحمل عليه يلهث او تتركه يلهث) (١)

ملت اہل حدیث کے خلفاء جار ہیں۔ ابن تیمیہ، ابن قیم اور شوکانی ( ان تیوں پزرگوں نے تقلید کی دھجیاں بھیری تھیں) مقلدین ان کے بارے میں کہتے ہیں۔ یہ تین ہیں اور چوتھاان کا کتا ہے اور اگر ان کے ساتھ داؤد ظاہری اور امام ابن حزم مل

النظم الفرائيد ١٠ اطبع لكھنو

جائیں (ان دونوں نے سنت کی مدافعت کی اور اباطیل کا رد کیا) تو چھ ہو جاتے ہیں۔ بمصداق اس کے پانچ ہیں چھٹا ان کا کتا ہے اہل حدیث کے سردار کی مثال کتے کی طرح ہے۔ اگر اس پر پچھ وزن ڈالا جائے تب بھی ہائیتا ہے۔ اگر اس کو چھوڑ دو تب بھی ہائیتا ہے۔ اگر اس کو چھوڑ دو تب بھی ہائیتا ہے۔

زبان بگڑی تو بگڑی تھی خبر کیجئے وہن بگڑا۔

اسی طرح تقلیدی نشے میں مرہوش مولوی مرتضی حسن اہلِ حدیث کو شیطان کی صف میں کھڑا کر کے ان پر کفر کافتو کی چسپال کرتا ہے۔

اس سے بڑھ کر اہل حدیث کے متعلق ان کی ہرزہ سرائی دیکھنی ہوتو مولوی احمد رضا خال بریلوی کی کتب احکام شریعت، قاوی افریقہ، فاوی رضویہ اور ملفوظات سے مشاہدہ کی جا سکتی ہے، خال صاحب بریلوی کے الفاظ اگر بعینہ نقل کئے جا کیں تو معاملہ دور تک پہنچ سکتا ہے۔ ہم قار کین کرام کو خال صاحب کے رویہ کے متعلق ان کتابوں کے مطالعہ کی دعوت دیتے ہیں۔

# س تحریف دین کے اسباب:

دین میں تبدیلی کے قتلف اسباب ہو سکتے ہیں لیکن ان میں اہم اسباب سے ہیں کہ دین میں بدعات جاری ہو جائیں۔ اصل الاصول کو ترک کر کے امتیوں کے اقوال کو اصل قرار دے دیا جائے۔ تورات میں تحریف کیبڑے اہم سب سے دو ہی سب بڑے اہم سب بے دو ہی سب بڑے اہم ہیں۔ بن اسرائیل کا معاملہ بھی اس وقت تک درست رہا۔ جب تک وہ تورات کر چھوڑ کر اپنے علاء و وہ تورات کر چھوڑ کر اپنے علاء و رسبان کی بے سند باتوں کو دین بنالیا تو اصل دین میں تحریف واقع ہوگئی۔ حضرت رہان کی بے سند باتوں کو دین بنالیا تو اصل دین میں تحریف واقع ہوگئی۔ حضرت

عروہ بن زبیر فرماتے ہیں:

((لم يول امر بنى اسرائيل معتدلا حتى نشأ فيهم المولدون وابناء سباياالامم فقالوا بالراى فضلوا و اضلوا) (1)
"بنى اسرائيل كا معامله درست رہا حىٰ كه ان ميں قيدى عورتوں كى اولاديں پيدا ہوگئيں۔ انہوں نے قياس پرعمل كيا وہ خود بھى گراہ ہوئے اور دوسروں كو بھى گراہ كيا۔"

امت محدیہ میں بھی یبی اسباب تحریف دین میں کارفرما ہیں لیکن بنی اسرائیل اور امت محمدیہ میں بڑا فرق یہ ہے کہ اس امت میں ایک جماعت ہمیشہ حق پر رہے گی جو اراء الرجال سے منہ موڑ کر ماانا علیہ واصحابی کے طریقہ پرگامزن رہے گی جن کے متعلق رسالت مآب کے یہ یا کیزہ الفاظ کتب حدیث میں موجود ہیں۔

((لاتزال طائفة من امتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من حالفهم حتى ياتى امر الله)(٢)

''ایک جماعت ہمیشہ حق پر رہے گی اور مخالف کی مخالفت انہیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکے گی حتی کہ قیامت آ جائے گی۔''

یہاں آپ نے اس مقدس جماعت کے بارہ میں حق پر قائم رہنے کی پیش گوئی فرمائی تھی دہاں آپ نے محرفین اور مبتدعین کی نشاند ہی بھی کر دی تھی۔

(رلتنبعن سنن من كان قبلكم شبرا بشبر و ذراعا بذراع حتى لو دخلوا جحرضب تبعتموهم قيل يا رسول الله اليهود و النصاري قال فمن)) (٣)

ا - جة الدّص١١١ ملم ص١٩١٦ ٣ عرب ١٤٠٥٢

''' تم ضرور یبودو نصاریٰ کے طریق کار پر چلو گے تم میں اور ان میں ذرّہ بھر۔ فرق نہیں رہے گا۔''

اس حدیث میں آپ نے واضح کر دیا کہ جن حالات سے یہودونصاریٰ دو چار ہوئے تھے کہ انہوں نے تورات و انجیل کو ترک کرکے اپنے علماء کے ذاتی فتو وَں کو دین بنالیا تھاتم بھی ایسا ہی کرو گے۔

سابقہ اوراق میں آپ تقلید کی حقیقت اور اس کی ابتداء کے متعلق پڑھ چکے ہیں۔ اسلام کا معاملہ بھی ایے رہا جب تک اس میں اصحاب الرائے والقیاس پیدا نہ بوئے، تقلید کا کہیں نام ونشان نہیں تھا اور نہ ہی تحریفی مسائل پیدا ہوئے تھے لیکن جب سے تقلید نے جنم لیا تحریف اور تبدیلی بھی واقع ہوگئ۔ تقلید کی وجہ سے احادیث وضع کی گئیں۔ آیات کی غلط تاویلات کی گئیں ہمارے ملک کے بعض علماء نے قرآن میں بھی تحریف کرنے سے گریز نہ کیا۔ (۱)

حکیم الامت امام الهندشاه ولی الله دہلوی نے تحریفِ دین کے اسباب میں تقلید کوبھی ایک مربوط سبب قرار دیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

تحریف وین کے اسباب یہ ہیں:

۔ تہاون: مین روایت کو قبول نہ کرنا۔ بادشاہوں کی رضا مندی کے لئے خلاف شرع مسائل کا تراشنا۔ منکرات کے رواج پر علماء کا خاموش تماشائی بنے رہنا۔

تشتر و: ایما طریقه اختیار کرنا جو شارع علیه السّلام سے ثابت نه مواور

ا۔ ایضاح الا دلہ ش کو

غیر واجب مسائل کو وجوب کا درجه دے کرعمل کرنا۔

تعمق: ب جاتعق اور غلط تحقیق سے کام لینا۔ مسائل کوتشیہات اور ظن و تخمین ہے وضع کرنا۔

استحسان: یعنی بعض اسرار شریعت کو صلحتول کی بنا پر عقل سے شریعت بنا

اجماع: یہاں سے وہ اجماع مرادنہیں جو قابل جت ہے بلکہ ایا اجماع جو کتاب وسنت کے خلاف ہواور چند علاء اپنی طرف سے اجماع کا فتو کی صادر کر دیں۔ (جیسا کہ تقلید پر اجماع کا دعویٰ ہے۔)

غیر معصوم کی تقلید: کوئی عالم کسی مسئلہ میں اجتہاد کرے تو اس کے مقلد یہ خیال کریں کہ یہ بالکل صحیح یا بچھ زیادہ ہی صحیح ہے۔جس کی وجہ ے سی احادیث کا رو ہو جائے۔ اس سے بیات خارج ہے کہ جس میں یہ خیال ہو کہ مجتبد سے غلطی بھی ہو سکتی ہے۔ جب مجتبد کے قول کے خلاف حدیث مل جائے گی تو اسے چھوڑ دوں گا اور حدیث کی پیروی

دین میں تحریف اصل تھلید کی وجہ سے ہوئی۔ قرآن و حدیث میں لفظی اور معنوی تحریف کی گئی اور اس کی تحوست نے اس امت پر قبضہ جمالیا۔ کتاب وستت تبرئه باتی رم گئے اور عملاً مفقود ہو گئے۔

شاہ صاحب نے جن وجوہ کا ذکر فرمایا ہے۔ کیا حقیقت نہیں کہ مقلدین قول

ا- في الله ص1۲۲

امام کوترک نہیں کر سکتے ہاں البتہ احادیث صحیحہ صریحہ کا عملاً انکار کر دیتے ہیں۔اس سے بڑھ کر چودھویں صدی کے خانہ ساز مجددین احمد رضا خان صاحب بریلوی اور مرزا غلام احمد قادیانی نے کفر کی تو پول کا دہانہ اہل حدیث کی طرف کھول دیا اور ایسے مغلظات استعال کے کہ الامان والحفیظ۔

وہ کون ی تحریف ہے جو ان بزرگوں کے ہاتھوں پروان نہیں چڑھی اور کون ی گھڑی ہے جب انہوں نے مسلک اہل حدیث پرلعن وطعن نہیں کیا۔

پھر تقلید ہے تحریف کی سرگذشت ہے بھی ملاحظہ ہو کہ اکبر جیسے ملحد حکمران نے ابن الوقت علاء ہے گھ جوڑ کر کے نیا فدہب جاری کیا۔ مدّ عا مہ تھا کہ اگر شریعت میں کسی امتی کی تقلید جائز ہو عتی ہے تو کیا نیا ذیلی دین نہیں بنایا جا سکتا۔ تقلید کا بی متیجہ تھا کہ غلام احمد قادیانی نے نبوت کا اعلان کر دیا اور اسی تقلید اور تعصب کی سیاہ کاریاں تھیں کہ اعلی حضرت بر یلوی نے کرامات کے رنگ میں اپنی کتابوں میں وہ مواد سمو دیا جو قیامت تک اسلام کے شفاف آئینہ کو داغ دار کرتا رہے گا۔ اہل حق ب سب وشتم کا مشاہدہ کرنا ہو تو خان صاحب کی کتابیں کافی ہیں۔ بدعات کا زورو شور سنا ہو تو خان صاحب کی کتابیں کافی ہیں۔ بدعات کا زورو شور سنا ہو تو خان صاحب کی کتابیں کافی ہیں۔ بدعات کا زورو شور سنا ہو تو خان صاحب کی کتابیں آئی ہو گھیرنی ہوں تو سنا ہو تو خان صاحب کی کتابیں آئی ہم اس بحث کو طول دیں تو اس کے لئے دفاتر درکار ہیں۔

شاہ ولی اللّٰہ یَ تحریفِ دین کے ضمن میں جو اصول بیان فرمائے ہیں اگر ان کی حقیقت معلوم کرنی ہوتو اسلامی تاریخ پر نظر ڈالیے۔ انشاء اللّٰہ آپ کو سچائی عیال نظر آئے گی۔

### ۵۔ حدیث سے گلو خلاصی

ظاہری طور پر تو احادیث کو قابل اعتبار اور واجب العمل ہی سمجھا گیا اور اپنی کتابوں اور تقریروں میں زوروشور سے احادیث نبویہ کی جمائت کی گئی لیکن جب عملی زندگی کا موقع آیا تو انکار کے لئے تاویلات کی گئیں۔ بخاری مسلم کی احادیث جن کے صحیح ہونے میں اوّل اور آخرتمام کا حقیقی اجماع ہو چکا ہے۔ قیاس کی بھول بھلوں کا شکار ہوکر رہ گئیں اور ایسے اصول وضع کئے گئے جن سے بہت می احادیث بلکہ حدیث جو بھی تقلیدی فمہب کے خلاف نظر آئی ردّ کر دی گئی۔

### ٢\_ اصول فقه

اصولِ فقہ کے موجد لاریب امام شافعی ہیں لیکن ان کے اصول اور بعد والوں کے اصول کتاب وسکت کی تفہیم کے اصولوں میں زمین آسان کا فرق ہے۔ شافعی نے اصول کتاب وسکت کی تفہیم کے لئے وضع کئے تھے جب کہ بعد والوں نے آپ اصول محض تقلیدی مذہب کی حمایت اور احادیث کے رد کے لئے وضع کئے۔

شاہ عبدالعزیز محدّث دہلوی اصول فقہ پر تھرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ احناف نے (۹) نو اصول ایسے وضع کئے جن سے مقصد احادیث کا ردّ تھا۔ جن کی تفصیل حب ذیل ہے۔

ا۔ کتاب اللہ پر زیادتی منسوخ ہے۔ اس اصول کے شمن میں آیت یا مشہور حدیث نص نہیں بن سکتی۔

۲\_ مُرسل کو قابل عمل سمجھنا۔

۔ نیادہ سندوں والی حدیث قابل قبول نہیں۔ قبولیت کا تعلق راوی کے فقیہ

ہونے کے ساتھ ہے۔

ہ۔ جرح مفسر قابل قبول ہوگی لینی جرح وہ قابل قبول ہوگی جس میں وضاحت ہو کہ فلال راوی میں بیر عیب پایا جاتا ہے۔ اکثر طور پر جرح غیر واضح ہوتی ہے۔

2۔ ابن الہمام کا قول ہے کہ بخاری ومسلم کی احادیث میں نظر ہے۔ لینی ان احادیث کو قبول کر لینا ضروری نہیں۔ جب حدیث اور امام کا قول آپس میں مخالف ہوں تو امام کے فتوی برعمل ہوگا۔

۲۔ رائے کے دروازے کو بند ہونے سے بچانے کے لئے غیر فقیہہ صحابی کی
 روایت کوترک کر کے فقیہہ صحابی کی روایت یرعمل کرنا۔

ے۔ عام کو خاص نہیں کیا جا سکتا۔ یعنی ایک حدیث عام کا حکم رکھتی ہے تو دوسری حدیث میں کسی امر کو خاص کر دیا جاتا ہے۔ تو بعد والی قابل قبول نہ ہوگ۔ حالانکہ ایسی بے شار احادیث ہیں جن میں کوئی حکم عام ہے اور دوسری میں خاص۔

ماص مبین ہو یعنی اس کے بیان کی ضرورت ہی نہ ہو (۱)
 ان اصولوں سے بڑھ کر ایک وہ اصول کرخی حنق نے وضع کیا ہے کہ
 ( کل آیة و حدیث یخالف ما علیہ اصحابنا فہومؤل اومنسوخ ))(۲)
 ہر وہ آیت یا حدیث جو ہمارے نہ ہب کے خلاف ہو اس کی تاویل کی

جائے گی یا اسے منسوخ سمجھا جائے گا۔

ا ـ فآوي عزيزي ص ٦٣ ج ا ٢ ـ اصول كرفي والتشريع الاسلامي

## 2 - حدیث برعمل کرنا گمراہی ہے:

دور حاضر کے حفی قائد مولانا تقی عثانی عامی کے لئے حدیث کے روّ کا اصول ان الفاظ سے بیان کرتے ہیں۔

عامی ایبانہیں ہوتا جو دلائل کو پر کھ سکے۔ ایسے شخص کو اگر اتفاقاً کوئی حدیث الیی نظر آجائے جو بظاہر اس کے امام مجتمد کے مسلک کے خلاف معلوم ہوتی ہو۔ تب بھی اس کا فریضہ سے ہے کہ وہ اپنے امام و مجتبد کے مسلک پر عمل کرے اور حدیث کے بارے میں سے اعتقاد رکھے کہ اس کا صحیح مطلب میں نہیں سمجھ سکا۔ یا ہے کہ امام مجتبد کے یاس اس کے معارض (خلاف) کوئی قوی دلیل ہوگی۔

چند سطور کے بعد لکھتے ہیں:

اگر ایسے مقلد کو بیہ اختیار دے دیا جائے کہ وہ کوئی حدیث اپنے امام کے ملک کے خلاف پاکر امام کے مسلک کو چھوڑ سکتا ہے تو اس کا بتیجہ شدید افرا تفری اورسگین گراہی کے سوا کی نہیں ہوگا۔ (۱)

کی کانشیس (عقل) میں پڑکا کہ احادیث پرعمل کرنے سے تو گراہی لازم آتی ہے لیکن کسی امتی کے قول وفعل کو دین بنانا راہ نجات کی دلیل ہے جس کا ثبوت قرآن و حدیث سے کہیں نہیں۔

عوام کا کیا تعلق کہ وہ کتاب وسنّت پڑمل کریں۔ کتاب وسنّت پڑمل کرنا تو صرف جمہّدین کا کام ہے۔ اگر یہی بات اہل قرآن (چکڑالوی یا پرویزی) کہیں تو ان پر حجمت کفر کا فتو کی لیکن اگر کوئی اور صاحب ان سے بھی دو قدم آ گے نکل جائے تو وہ طا کفہ منصورہ کا لیڈر اور جنت کے ٹکٹول کا ٹھیکیدار۔

عوام کو تو انہوں بطور مثال پیش کیا ہے ورنہ حقیقت یہ ہے کہ بڑے بڑے جوں، قباؤں، ستاروں والے بھی بہت ی صحیح احادیث سے منہ بسوڑے ہوئے ہیں۔ امام کی بات جس کے حق اور درست ہونے کی ان کے پاس سوائے ظن اور قبال کے کوئی دلیل نہیں، بسروچشم قبول کر لیتے ہیں لیکن احادیث صحیحہ جن کی صحت پر اولین دور کے مسلمانوں کا اجماع بھی ہو چکا ہے ان حضرات کو اس کو قبول کرنے اور عمل کرنے سے ممرای نظر آتی ہے۔

ان کو حدیث پر عمل کرنے سے گمرائی کیوں نظر نہ آئے جب کہ ان کے اکثر اصول معزلہ کے مرہون منت ہیں اور معزلہ سب سے پہلے لوگ تھے جنہوں نے قیاس اور عقل کو قرآن و حدیث پر ترجیح دی تھی اور جو آیت یا حدیث بھی ان کے خود ساختہ عقا کد کے مخالف نظر آئی اس کی تاویل کر ڈالی یا پھر انکار ہی کر دیا۔ (۱)

یکی معتزلہ والا رنگ اصول فقہ میں سمو دیا گیا اور احادیث کے خلاف معتزلہ کی خوفناک سازش غیر شعوری طور پر ان حضرات میں بھی اثر کر گئی۔

ا\_آ ثارامام شافعی

- شاہ ولی اللہ دہلوی ان اصولول پر تھرہ فرماتے ہوئے <del>لکھتے ہیں</del>۔

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ مبسوط سرختی ہدایہ وغیرہ میں جو جدل مناقشات اور مباشات پائے جاتے ہیں۔ حنفی کی اصل بنیادیں ہیں۔ حالا ککہ اصل واقعہ یہ ہے کہ یہ سب اصول معتزلہ کی اختراع اور ایجاد ہیں۔(۱)

ای طرح شیخ الاسلام امام ابن تیمیه اصول حفیت کی توضیح کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

((وكذلك الحنفي يخلط بمذهب ابي حنيفه شيئاً مِن اصول المعتزله والكرامية والكلابية و يضيفه الى مذهبه و هذا من جنس الرفض والتشيع.))(٢)

"حنی امام ابو حنیفہ کے مذہب کو معتر لہ، کرامیہ اور کلابیہ کے اصولوں کے ساتھ گڈ مڈ اور خلط ملط کر دیتے ہیں۔ اور بید کام شیعہ اور رافضیوں کی جنس سے ہے۔،

اصول فقد اور حفى فقها كے متعلق مولا نا عبد الحي لكھنوي كي تحقيق:

"فكم من حنفى حنفى فى الفروع معتزلى عقيدة كالزمحشر و غيره كمولف القنيه والحاوى والمحتبى شرح مختصر القدورى نجم الدين الزاهدى و كعبد الجبار و ابى هاشم الجبائى و غيرهم))

((و كم من حنفي حنفي فرعا مرجئي او زيدي اصلاً و بالجملة

فالحنفية لها فروع باعتبار احتلاف العقيدة فمنهم الشيعة ومنهم المعتزله و منهم المرجئة))(١)

"پس کتنے حفی فقہا اور علاء ہیں جو فروع میں حفی ہیں اور اعتقادی طور پر معزلی ہیں جو الدین زاہدی معزلی ہیں جیسا کہ علامہ زخشری اور قدوری کا شارح نجم الدین زاہدی اور ایسے ہی عبد الجبار اور ابو ہاشم جبائی وغیرہم مسلکا حفی سے اور اعتقاداً معزلہ سے اور اسی طرح بہت سے علاء جو فروع میں حفی سے عقیدہ میں شیعہ، معزلہ اور مرجیہ ہے۔"

ندکورہ بالا تصریحات اور تشریحات سے واضح ہو گیا کہ اصول فقہ حنفیہ اصل میں بہت سے نداہب کے اصولوں کا معجون مرکب ہے۔ اسی بنا پر تو احادیث کا زیادہ رہ انہیں اصولوں کی وجہ سے ہوا ہے کیونکہ اکثر اصول ساز معتزلہ اور دیگر نداہب باطلہ سے تعلق رکھتے تھے

### قیاس کی وجہ سے احادیث کا ردّ

جب اصول ان حضرات کے وضع کیے ہوئے ہیں جو احادیث کو چندال اہمیّت نہیں دیتے تھے بلکہ وہ نقل کی بجائے عقل کے دلدادہ تھے تو اس کا نتیجہ بھی وییا ہی نکلنا تھا۔ چنانچ اییا ہی ہوا۔ ایسی صحح احادیث کا تقلید کی بنا پر رد کیا گیا جن کی صحت کا مقلّدین بھی انکار نہیں کر سکتے اور ان کو بنا پر رد کیا گیا جن کی صحت کا مقلّدین بھی انکار نہیں کر سکتے اور ان کو ان صحح احادیث کے رد کرنے میں صرف تقلید کی بوسیدہ بیسا کھول کا سہارا لینا پڑا۔ اس سلسلہ میں ہم ان احادیث کا ذکر کرتے ہیں جوصحت کے درجہ کمال کو پنجی ہوئی ہیں لیکن چونکہ وہ ان کے ائمہ کے اقوال کے درجہ کمال کو پنجی ہوئی ہیں لیکن چونکہ وہ ان کے ائمہ کے اقوال کے

ار الرافع والكميل ص ٣٨٦

خلاف ہیں اس لئے وہ قابل عمل نہ تھبریں۔مشہور حنی اصول دان علامہ حیام الدین فرماتے ہیں۔

((ان كان الراوى معروفا بالعدالة والحفظ والضبط دون الفقه مثل ابى هريرة و انس بن مالك فان وافق حديثه القياس عمل به وان خالفه له يترك للضرورة وانسداد وباب الراى و ذالك مثل حديث ابى هريرة فى المصراة.)) (1)

اگر راوی (صحابی) عادل ، حافظ اور ضابط ہولیکن وہ نقیہ نہ ہو۔ اگر اس کی حدیث قیاس کے موافق ہوتو اسے قبول کر لی جائے گی ورنہ چھوڑ دی جائے گی۔ جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ اور حضرت انس بیں تا کہ رائے کا دروازہ بند نہ ہو۔

اس کے قریب قریب الفاظ صاحب اصول الشاش نے فرمائے ہیں۔ لیکن ان میں بیزیادتی ہے

((فان وافق الحبر القياس فلاحفاء في لزوم العمل به وان خالفه كان العمل بالقياس اولي)) (٢)

"اگر حدیث قیاس کے موافق ہوتو عمل ضروری ہوگا۔ اگر قیاس کے خالف ہوتو حدیث کو چھوڑ کر قیاس پرعمل کرنا زیادہ بہتر ہوگا۔،،

اس عبارت میں جس حدیث کی وضاحت کی گئی ہے اس کے سیح ہونے میں کسی کو آج تک شک نہیں گزرالیکن اگر شک ہورہا ہے تو ان حضرات کو جو قیاس ہی کو اللہ اللہ علی میں ۱۲۳ اصول الثافعی ص۱۲۳

بنیاد سیحتے بیں خدا معلوم انہوں نے فقیہہ اور غیر فقیہہ کی خلیج کو اتنا وسیع کیوں کر دیا کہ وہ ختم ہونے کو آتی ہی نہیں جو حدیث ان کے مسلک کے خلاف ہوتو وہ غیر فقیہہ صحابی کی ہوگئی خواہ اس اصول میں صحابی کی عظمت و عصمت کا کچھ پاس باقی نہ رہے۔ اس اصول میں دو بزرگ صحابہ کرام کو غیر فقیہہ کے القاب سے نوازا گیا۔ آخر انہیں غیر فقیہہ کیوں بنایا گیا وہ اس لئے کہ یہ دونوں صحابی مکترین میں سے بیں۔ حضرت ابو ہریرہ کی روایات کی تعداد کو کوئی دوسرا صحابی نہیں پہنچ سکا پھر ان کی اکثر روایات حفی نہیں کے خلاف ہیں۔

ان حضرات کے اصولوں میں تناقض ملاحظہ فرمائے۔ اگر ابو ہریڑہ کا کوئی ضعیف السندفتوی ان کے موافق پڑتا ہوتو اس وقت حضرت ابو ہریڑہ غیر فقیہہ نہیں بلکہ اچھے ظن والے ہو جاتے ہیں۔ مثلًا

اگر کسی برتن میں کتا منہ ڈال جائے توضیح حدیث کی روسے اسے سات مرتبہ دھونا چاہئے اور حدیث الی صحح جس کی صحت کا ان کو بھی انکار نہیں لیکن اس حدیث کا روّ حضرت ابو ہریرہؓ کے اس ضعیف السند اور بے ثبوت فتو کی کی وجہ سے کر دیا گیا کہ حضرت ابو ہریہ کا ذاتی فتو کی ہے کہ اس برتن کو تین مرتبہ دھونا چونکہ ابو ہریہ کا یہ فتو کی ان کے نز ہب کے موافق تھا تو فورا کہ دیا۔

((نحسن به الظّن و مثله لا يخالف الحديث)) (١)

" بهم ابو ہرریہؓ پر حسن ظن رکھتے ہیں کیونکہ ابو ہرریہؓ جیسا سحانی حدیث کی

مخالفت نہیں کرسکتا۔،،

ا۔تقریر ترندی ص ۲۷

دو رنگی حجھوڑ دے کیک رنگ ہو جا
سراسر موم ہو یا سنگ ہو جا
حافظ عنایت اللہ اثری مرحوم غیر فقیہہ کے اصول پر بحث کرتے ہوئے فرماتے

حفرت ابو ہریرہؓ کے متعلق اسلام کے مختلف گمراہ فرقوں نے ہرزہ سرائی کی ہے کہ وہ ایک غیر فقیہہ شخص تھے۔

اصول حفیہ کی معتبر کتاب مراۃ الوصول معہ شرح مرقاۃ الاصول میں حالات رواۃ پر بحث کرتے ہوئے لکھا ہے۔

فقہاء سحابہ کی روایات قیاس کے موافق ہوں یا مخالف سب قبول مگر ہاں ابو ہریہ گئی کے دنکہ وہ ابو ہریہ گئی کے دنکہ وہ غیر فقیہہ تھے۔

پھراس بیہودگی پر فخر کہ اس میں ابو ہریرہ کی کچھ تنقیص نہیں بلکہ ایک باریک نکتہ ہے کہ حدیث کو اس ترکیب سے ترک کرنا چاہئے۔متدرک حاکم کے قلمی نسخ میں ابو ہریرہ کے تذکرے پر امام حاکم نے تحریر فرمایا ہے۔

معتزلہ، معطلہ، قدرہے، خوارج اور حفی فقہاء علم وعقل سے نا بلد فہم و فراست سے کورے دل کے اندھے ابو ہریرہ حافظ حدیث کو غیر فقیہہ قرار دے کر اپنے نداہب باطلہ و خیالات فاسدہ کی حمایت و نصرت میں ان کی روایات کردہ مرفوع حدیثوں کورد کر دیتے ہیں۔ حالانکہ ابو ہریرہ بہت بڑے فقیہہ اور حافظ حدیث تھے۔ اکابر صحابہ کو آپ کے تاممذ کا شرف حاصل تھا۔ عبد اللہ بن عباس، ابن عمر، عبد اللہ بن زید بن ثابت، زیر، عائشہ جابر بن عبد اللہ، انس بن مالک، ابو موکی، انی بن کعب، زید بن ثابت،

مسعود بن مخرمه، عتبه بن حارث، ابو ابوب انصاری، ابو رافع، ابو امامه، ابواطفیل ابورزین، ابو حداد، ابو بهره شداد بن هاد، عبد الله بن ابی حداد، واثله بن اسقع، قبیصه بن فرویب، شرید بن سوید، سائب بن بزید، عمرو بن حمق، عبد الله بن حکیم، حجات بن ارطات وغیرهم رضی الله عنهم اجمعین حضرت ابو بریره کے شاگرد سے (آپ سے رویت بیان کرنے والے سے) تعجب ہے کہ حضرت ابو بریره حافظ حدیث بی نہیں بلکہ حافظ اسلام سے - ۲۵۲۵ حدیثوں کا راوی تو غیر فقیہہ اور بیس حدیثوں سے بھی کم روایت کرنے والے کو بہت بڑا فقیہہ سمجھا جائے۔

مرزا قادیانی نے بھی تو یہی حضرت ابو ہریرہ کے متعلق بے ہودہ گوئی کی ہے اور حضرت ابو ہریرہ کو فی ل ہے۔ (۱) اعلی حضرت بریلوی حدیث کے قبول نہ کرنیکے اصول بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ا۔ کبھی مجتہد حدیث پر غیر متواتر ہونے کی وجہ سے عمل نہیں کرتا وہ اس لئے کہ کتاب اللہ منسوخ نہ آئے۔

٢- يا احاديث احادي كتاب الله يرزيادتي لازم نه آجائ

س دو محج احادیث آپس میں مخالف ہوں۔

س علاء کاعمل اس حدیث کے خلاف ہو۔

۵ حکم علّت ختم ہو جائے۔

٢ ـ حديث ير عمل كرنے سے دين ميں حرج واقع موتا مو۔ (٢)

ان اصول سِند کو وضع کرنے کا بنیادی مقصد بیتھا کد اگر کسی مجتبد نے کسی

ا \_ الخصيص المكمل ص ٣٣٠ م \_ الفصل الموهى ٢٤

حدیث رجمل نہیں کیا تو اس پر کوئی ایسا الزام یا حرف نہ آجائے کہ امام نے فلال حدیث پر عمل نہیں کیا اور جمہد کے قول کو ثابت کرنے میں کسی قتم کی اُلجھن باقی نہ رہے۔

اس سے قبل آپ غیر فقیہہ کی بحث ملاحظہ کر بچکے ہیں ان لوگوں کو قیاس سے کتنا پیار ہے کہ اس کوکسی حالت میں بھی ترک کرنا گوارہ نہیں کرتے خواہ اکابر صحابہ کرام کی کتنی ہی تو ہین کیوں نہ ہو جائے۔

مقلّدین کی نظر میں ابو ہریرہ، انس بن مالک، سمرہ بن جندب، عبد الله بن عمر رضوان الله علیہ الله علیہ الله علیہ میں اللہ علیہ میں میں اللہ علیہ میں اللہ علیہ علیہ میں اللہ علیہ میں تو فقیہہ صحابہ کون سے ہوں گے؟

البرائے علم ملّت بیضا کے جہاں میں معدوم انہوں نے کیے باطل کے شرارے

### 9\_تقلید کی وجہ سے حدیث کا رد

مقلدین نے سنت سے منہ مور کر اقوال آئمہ پر ایبا ہمسک کیا کہ ((اتحدوا احبادهم و رهبانهم)) کا مکمل نقشہ سامنے آگیا اور وہ احادیث بھی حرف بحرف پوریہوتی دین جن میں رسول الله علیہ نے اُمت محمد یہ کو اہل کتاب کے ساتھ شانہ بشانہ چلنے کی پیش گوئی فرمائی تھی۔ محد ث الاحناف شارح مشکوۃ ملاً علی قاری حدیث پرتقلید کو ترجیح دیتے ہوئے فرماتے ہیں۔

((ولااشكال في ظاهر الحديث على مقتضىٰ مذهب الشافعي فانه محمول على حالة القصر و قد صلى بالطائفة

الثانية نفلاً وعلى قواعد مذهبنا مشكل جداً)) (١)

"حدیث اپنے معنی میں بالکل واضح اور ظاہر ہے اور شافعی مذہب کی صریح موید یعنی جمائت میں صاف دلیل ہے لیکن اس حدیث پر ہمارے مذہب کے مطابق عمل کرنا بہت مشکل ہے۔ للبذا ہم اس حدیث کو ظاہری حالت میں بھی قبول نہیں کر سکتے۔،،

امام الاحناف تقليدكى وجه سے محمح حديث كارة ان الفاظ سے كرتے بيں۔ ((نعم نفس المومن تميل الى قول المخالف فى مسئلة السّب لكن اتباعنا للمذهب واجب)) (٢)

(رسول الشَّعَلِيَّةُ كو گالی دینے والے كوتل كر دیا جائے، یہ صحیح حدیث ہے اور ای پر جمہور اور اہل حدیث کاعمل وفتوئی ہے لیکن حفی مذہب کے مطابق اس كوقل نہیں كیا جا سكتا۔ اگر ذمی ہے تو اس كے عہد میں بھی فرق نہیں پڑے گا))۔ ای مسئلہ پر بحث كرتے ہوئے شخ ابن الہمام نے یہ فیصلہ دیا ہے كہ

((مومن كانفس مخالف كے قول كو قبول كرنا ہے ليكن ہم اس كو اس لے نہيں ماننے كہ حفی ند ہب كے خلاف ہے اور ہم پر حفی ند ہب كی اتباع لازم ہے۔))

بانى مذهب ديو بندشخ الاحناف مولانا محود حسن المعروف شيخ الهند حقيت ك خلاف الكي مديث كى تاويل سے عاجز آكر آخر تقليدى حرب كو استعال كرتے ہيں۔ ((فالحاصل ان مسئلة الحيار من مهمّات المسائل و حالف ابو حنيفه. فيه الجمهور و كثير من الناس المتقدمين

ا مرقابة ص ٢٨٢ ج ٣ - ٢ البحرالرائق ص ١١٥ ج ٥

والمتاخرين صنفوا رسائل في ترديد مذهبه و رحج مولانا شاه ولى الله المحدث الدهلوى في رسائله مذهب الشافعي من جهة الحديث والنصوص و كذالك قال شيخنا يتر جيح مذهبه و قال الحق والانصاف ان الترجيح للشافعي في هذه المسئلة و نحن مقلدون يجب علينا تقليد امامنا ابي حنيفه)). (1)

''بیخ خیار مشکل ترین مسئلہ ہے امام ابو حنیفہ نے اس مسئلہ میں جمہور کی مخالفت کی ہے۔ بہت سے متقدّ مین اور متاخرین نے اس مسئلہ میں رسالے بھی تحریر کئے ہیں۔ شاہ ولی اللہ نے بھی جمہور اور شافعی مسلک کو ترجیح دی ہے حق اور الفاف کی یہی بات ہے کہ احادیث اور دلائل قطعیہ امام شافعی کے مذہب کی تائید میں مضبوط اور پختہ ہیں لیکن ہم اس مسئلہ کو اس لئے قبول نہیں کرتے کہ ہم ابو حنیفہ کے مقلد ہیں اور ہم پر تقلید اس لئے قبول نہیں کرتے کہ ہم ابو حنیفہ کے مقلد ہیں اور ہم پر تقلید واجب ہے'

مفتی احمد یارخان نے تو معاملہ ہی صاف کر دیا فرماتے ہیں ( حدیث کا ضعیف ہو جانا غیر مقلدوں کے لے قیامت ہے کیونکہ ان کے فہمب کا دارومدار ان روایتوں پر ہی ہے رواتے ضعیف ہوئی تو ان کا مسئلہ بھی فنا ہوا مگر حفیوں کے لے ہی ہے کچھ معزنہیں کیونکہ حفیوں کے دلائل یہ روایتے ہیں ان کی دلیل صرف قول امام ہے۔ (۲)

ر سغیر میں ایسے حفیوں کی قلت نہیں جو حفرت امام کے قول و فعل کو حرف آخر تسلیم کرتے ہیں اور احادیث کا کمال جرائت اور بے باگ سے ردّ کر دیتے ہیں۔ اور ان کی کیفیت اس سے چنداں مختلف نہیں۔

ا\_تقربر ترمزی ص ۳۹

پھرے زمین پھرے آسان ہوا پھر جائے پھریں گے تجھ سے نہ ہم سے گو خدا پھر جائے

تقلید کی وجہ سے ایک دو احادیث کا انکارنہیں ہوا بلکہ انکار حدیث کے مستقل درواز ہے کھول دیئے گئے اوراس کے لئے باقائدہ اصل وضع کرلے گئے اور جی بھر کر امحادیث رسول کا مذاق اڑایا گیا۔ ہم ذیل میں اختصار کے ساتھ چندا حادیث کی فہرست قارئین کی نظر کرتے ہیں جن کا صرف تقلیداور قیاس کی وجہ ہے انکار کیا گیا۔

(۱) بیج عرایا۔ (۲) - نئی بیوی کی باری کی تقسیم - (۳) کنوارے زانی کو جلا وطن کرنا - ( ۲ ) حج میں شرط لگانا - (۵ ) جرابوں پرمسح کا جائز ہونا - (۲ ) بھول کرنماز میں کلام کرنا - (۷) لقطہ کی تشہیر - (۸) مقرات کا اختیار - (۹) مرض الموت میں غلام آزاد کرتے وقت قرعه اندازی کرنا - (۱۰) خیارمجلس (۱۱) بھول کر روز ہ دار کھا پی لے تو روز ہ پورا کرنا - (۱۲) نمازی صبح کی نمازیر ھر ہا ہوتو سورج طلوع ہو جائے اور اس نے ایک رکعت بڑھ لی ہوتو نماز یوری کرنا - (۱۳) میت کی طرف سے روز ہ رکھنا - (۱۴) مایوں مریض کی طرف سے حج بدل کرنا قیافہ سے حکم ثابت کرنا - (۱۵) تر مجوروں کی خشک مجوروں سے بیٹے کی ممانعت(۱۱)- نیج المدبر- (۱۷) ایک گواہ اورقتم سے فیصلہ کرنا - (۱۸) زانیہ لونڈی کا تھم - (۱۹) طلاق کے وقت بیچ کو ماں باپ کے درمیان اختیار وینا - (۲۰) ربع دینار میں چور کے ہاتھ کاشنے - (۲۱) اہل کتاب اگر زنا کر لے تو ان کو بھی رجم کیا جائے - (۲۲) سوتیلی مال سے نکاح کرنے والے کی گردن كوأڑا دیا جائے اور اس كا مال ضبط كرليا جائے (٢٣) مومن كو كا فر كے بدلے

تقل نہیں کیا جائے گا۔ (۲۴) حلالہ کرنے والے پرلعنت - (۲۵) بغیر ولی کے نکاح باطل ہے - (۲۲) طلاق بائنہ کی صورت میں خاوند کے ذہبے نہ مکان ہے اور نہ خرچہ ہے - (۲۷) لونڈی کو آزاد کر کے اس سے نکاح کر لینا اور اس کی آزادی کومهرمقرر کرنا - ( ۲۸ ) لو ہے کی انگوشکی کا مهر میں جائز ہونا - (۲۹) ہرنشہ آور چیزحرام ہے - (۳۰) یا فچ وس سے کم زکو ة نہیں - (۳۱) مزارعت اور مساقات - (۳۲) اگر مادہ کے پیٹ میں بچہ ہوتو ما د ہ کو ذیح کرنے سے بچے بھی ذیح کے حکم میں ہوگا - (۳۳) رہن والی چیز سے فائدہ عاصل کرنا - (۳۴) شراب کا سرکہ بنانا ناجائز ہے -( ٣٥ ) جنگ میں ایک شخص کے پاس گھوڑا ہے تو مال غنیمت میں اس کو تین حصلیں گے۔ (۳۲) مدینہ حرم ہے۔ قربانی کے جانور کوشعار کرنا جائز ہے - ( ٣٤ ) محرم جب تهبند نه يائے تو شلوار پهن لے- ( ٣٨ ) ايک باپ کے چند بیٹے ہیں تو وہ ان میں سے کسی ایک بیٹے کو جائیدا دمیں دوسروں سے زیادہ هته نہیں دے سکتا کیونکہ پیظلم ہے اور نہ ہی اس زیادتی پر گوا ہی دینا جائز ہے - (٣٩) بيٹے كا مال باپ كے لئے ہے - (٣٠) أونث كا كوشت کھانے سے وضوضروری ہے (۱۴) پکڑی پرمسح جائز ہے۔ (۴۲) جماعت ہور ہی ہے ایک آ دمی صف میں اکیلا کھڑا ہو کر نماز پڑھتا ہے تو وہ نماز کو لوٹائے ۔ ( ۳۳ ) امام خطبہ دے رہا ہے تو اس دوران میں آنے والا دو رکعت پڑھے۔ ( ۴۴ ) غائبانہ نماز جنازہ جائز ہے۔ (۴۵ ) آمین بلند آواز سے کہنا - (۴۲) پاپ بیٹے کو تخفہ دیتا ہے تو اسے اختیار ہے کہ وہ واپس لے لے - ( ۲۷ ) شیر خوار لڑ کے کے پیٹا ب کو دھونا ضروری نہیں بلکہ جھینے مارنا

کافی ہے۔ ( ۴۸ ) قبر پرنماز جنازہ جائز ہے۔ (۴۹ ) جلود اسباع سے منع کرنے والی حدیث - (۹۰) پڑوی کو دیوار میں شہتیر رکھنے دیا جائے - (۵۱) شرائط نکاح کو بورا کرنا - (۵۲) کسی کے نکاح میں دو حقیقی بہنیں ہیں بعد میں وہ مسلمان ہو جاتا ہے تو اسے اختیار ہے کہ دونوں میں سے جس کو چاہے طلاق دے دے-(۵۳) سواری پرچڑھنا جائزہے-(۵۴) (پچل والے درندے حرام میں - (۵۵) نماز میں سینے پر ہاتھ باندھنا - (۵۲) ایک اور یا نج وتر یر ٔ صنا جائز ہے۔ (۵۷) رکوع جاتے وقت اور سراٹھاتے وقت رفع یدین کرنا - ( ۵۸ ) استفتاح کا تھم - (۵۹ ) رکوع اور بجود کو مکمل اور درست کئے بغیر نماز نہیں ہوتی - (۲۰) نماز کی حالت میں نیچے کواٹھانا جائز ہے- (۲۱) جب آپ سفر پر جاتے تو بیوبوں کے درمیان قرعہ ڈالتے - (۲۲) عقیقہ سنت ہے - ( ۱۳ ) اگر کوئی شخص کسی کے مکان میں بغیر اجازت کے جھا نکے تو مکان والا کوئی چیز پھینک کر زخی کر دے تو اس پر قصاص نہیں - (۲۴) اگر کسی نے کسی د وسرے شخص کا ہاتھ منہ میں کا ٹینے کے لئے ڈالا تو دوسرے شخص نے ہاتھ تھنجااور كاشنے والے كے دانت باہرآ گئے تو اس پر كوئى ديت نہيں - (٦٥) تبجد كے لئے اذان جائز ہے۔ (۲۲) جمعہ کے دن کو روزے کے لئے خاص کرنا منع ہے - (۷۷) نماز استیقاء جائز ہے- (۷۸) مادّہ پیرسانڈ جھوڑنے کی کمائی نا جائز ہے - (۲۹) اگر کوئی شخص احرام کی حالت میں فوت ہو جائے تو اس کا سر نہ

ندکورہ بالا تمام احادیث کا تقلیداور قیاس کی وجہ سے انکار کیا گیا ہے۔ہم نے بطور معونہ یہ چنداحادیث ذکر کی ہیں اگر مزید معلوم کرنی ہوں تو اعلام الموقعین کی طرف

رجوع كرنا جائے \_انشاء الله بهت ى احاديث آپ كولميں كى جوصحت كے اعتبار سے متفق علیہ ہیں لیکن ان کا انکار محض تقلید کی وجہ سے کیا گیا ہے حالانکہ ان میں کوئی ایسی علت موجود نہ تھی کہ ان کورڈ کیا جاتا اگر ان احادیث کا انکار ہوا ہے تو وہ محض اس لئے کہ مقلّدین کے نز دیک حدیث برعمل کرنا انتثار اور گمراہی کا باعث ہے بیلوگ صراطمتنقیم کو تو چھوڑ كرخوداليىمن مانى ميں مبتلا ہوئے كەجس ميں حديث كى عظمت كاكوكى ياس باقى ند ر ہا جس حدیث کا حایا ا اٹکار کر دیا اور جس حدیث کو حایا قبول کرلیا۔

# قرآن کے ظاہر برعمل کرنا گفر ہے

تقلید کو جب سے عروج حاصل ہوا ہے مقلّدین نے نے انداز میں و صینگیں مارتے دکھائی دیتے ہیں۔ کتاب وسنت کی ان کے نزدیک چنداں اہمیّت نہیں جمعی انکار حدیث کے لئے اصول وضع کیے جارہے ہیں بھی اس سے مسخرانہ رویدروا رکھا جارہا ے،اب ایک صاحب نے نے اُٹھے ہیں تو فرمادیا کہ کتاب وسنت کے ظاہری الفاظ پر عمل کرنا کفرہے۔

مفسرقر آن علامه صاوی مالکی جوش تقلید مین آ کرفر ماتے ہیں:

((ولايجوز تقليد ما عدا المذاهب الاربعة ولو وافق الصحابة والحديث الصحيح والاية فالخارج عن الممذاهب الاربعة ضال مضل وربما اداه ذالك الكفرلان الاحذ بظو اهر الكتاب والسنة من اصول الكفر)"(1)

ندا ہب اربعہ کے علاوہ کسی اور کی تقلید جائز نہیں اگر چہ وہ آ ٹار صحابہ ا حادیث یا قرآن کے موافق ہی ہو۔ مذاہب اربعہ التفسيرصاوي ص•اج٢ برحاشيه جلالين مصري سے نکلنے والا گراہ ہے بلکہ بسا اوقات کفرتک پہنچ جاتا ہے وہ اس لیے کہ کتاب وسنت کے ظاہر پڑعمل کرنا اصول کفر میں سے ہے۔،،

حقیقت میں تقلید نے ان کوالی راہ پر چلا یا کہ ان کو آن اور حدیث کے ظاہری الفاظ کے معنی اور مفہوم پر عمل کرنا کفر نظر آتا ہے حالا نکہ قرآن کریم عوام وخواص کے لیے اُترا ہے جس کے ظاہر مفہوم کو ہر کوئی پا سکتا ہے لیکن شاید ان کو کہیں سے معلوم ہوا ہو کہ ظاہری الفاظ ذریعہ ہدایت نہیں بلکہ گمراہی اور گفر کا ذریعہ ہیں قرآن کریم میں کہیں بھی یہ ضاہری الفاظ دریعہ ہدایت نہیں بلکہ گراہی اور گفر کا ذریعہ ہیں قرآن کریم میں کہیں بھی یہ ضاہری الفاظ کو چھوڑ کر باطن مفہوم کے پیچھے پڑ جاو اور یہی حالت احادیث رسول کی ہے۔

صحابہ کرام نے آپ کوجس طرح عمل کرتے دیکھا اس طریق پیمل کرلیا۔ باطنیت کی طرف بھی ان کا دھیان تک نہ گیا کہ آپ نے وضوا سے کیا، لہذا ہم کواس کے باطنی رازمعلوم کرنے چاہئیں اور اس طریقہ سے ہٹ کر باطنی اور پوشیدہ طریق کو اپنانا چاہیے۔ باطنیت کا مفہوم ان کے ہاں شاید وہ ہوجس کا نعرہ بھٹگی، جام نوش بلند کرتے ہیں اور ایسی ہزلیات کا ارتکاب کرتے ہیں۔ جو کوئی صاحب شعور سننا گوار نہیں کرتا چنا نچہ قرآن کے ظاہری الفاظ سے منہ موڑنے کا ہی یہ نتیجہ نکا ہے کہ نماز کے ارکان یعنی رکوع ورسی کرتا چنا نے بال کی کہانے کے اس کا کوئی تعلق نہیں رہا بلکہ نماز ان کے ہاں دل کا تصور ہے جے نمازی دل میں پیدا کرتا ہے۔ پس دل میں نماز کا تصور پیدا ہوتے ہی نماز خود بخود پڑھی گئی۔ قیام میں پیدا کرتا ہے۔ پس دل میں نماز کا تصور پیدا ہوتے ہی نماز خود بخود پڑھی گئی۔ قیام رکوع۔ سجدے اور تشہد کوئی ضروری نہ رہے۔ کھاتے پیتے نیت کا

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

روزہ دُرست ہے۔

تقلید نے ذہنوں کوآ ورگی سے کیا بچانا تھا خود ذہنی انتشار پیدا کردیا قوم کے ذہنوں سے کتاب وسنت کا تقدس اٹھ گیا اور لوگ بڈمل ہو گئے اور ان بے عمل لوگوں کی حوصلہ افزائی یوں کردی کہ قرآن و حدیث کے ظاہری پڑمل نہ کرنا کیونکہ اس سے کفر لازم آتا ہے ﴿انا للّٰہ وانا الیہ راجعون ﴾

شایدگوئی ہمارے ملک کا علامہ اس مفروضہ کوتوڑنے کی کوشش کرے اور کہے کہ ہم نے کوئی الی بات نہیں کہی۔علامہ صاوی مالکی تھے حفی نہ تھے ہم نے اس قول کوتقلید کے حوالہ سے تحریر کیا ہے کیونکہ تعصب اور تقلید کے معاملہ میں تمام مقلدین علاتی نہیں تو اخیانی بھائی ضرور ہیں۔

پھر ہمارے ملک کے مشہور حنی عالم مولوی احمد یا رسیحراتی نے اس عبارت کو بنفس نفیس اہلحدیث حضرات پر اتمام حجت کے لیے اپنی شاہکار کتاب جاءالحق (۱) میں درج کیا ہے۔ اور اس پر مہر تصدیق ثبت کر دی کہ ہمارے (احناف کے )ہاں بھی معاملہ ایسے ہی ہے کہ کتاب اللہ اور سنت رسول کے ظاہر پڑمل کرنا کفر ہے۔

اُ مت تقلید یا کم از کم بریلویت کے ہاں قرآن وحدیث کے ظاہر پڑعمل کرنے ہے کفر لا زم آتا ہوگا کیونکہ ان کے عقائد بھی تو ظاہری قرآن کے خلاف ہی ہیں لیکن ہم تو سجھتے ہیں کہ قرآن کے ظاہری الفاظ ومفہوم کو بدلنا یا سنت رسول کا اسی حثییت ہے جو ہمارے سامنے ہے انکار کرنا اللہ تعالی اور رسول اللہ علیت کے منشاء اور مقصد کے ہے جو ہمارے سامنے ہے انکار کرنا اللہ تعالی اور رسول اللہ علیت کے منشاء اور مقصد کے

ا- جاءالق ص٢٩ج

منافی ہے۔محدث الہندعلامہ طاہرؒ قرماتے ہیں۔

((النصوص على ظواهرها والعدول الى معانِ باطنِ الحاد)) (ا) (نصوص (كتاب وسنّت كـ دلاكل) كـ ظاہرى مفہوم سے انحراف كرنا كفر ہے۔

لیکن ان حفرات سے ہمیں کہاں امید ہوسکتی ہے کہ بینصوص کے ظاہری مفہوم پہ عمل کریں گے کیونکہ آئے دن بدعات کے جواز میں بےسنداور موضوع روایات کوجن کا رسول عربی ہوتا، درج کرنے میں نہ صرف فخر محسوس کرتے ہیں نہ صرف فخر محسوس کرتے ہیں۔

#### اا ـ اہل کتاب والا دعویٰ

اب مقلدین کے اس دعویٰ کو لیجئے کہ مذاہب اربعہ سے نکلنے والا دائرہ اسلام سے خارج ہے۔ یہ ایسا دعویٰ ہے جو اہل کتاب سے حرف بحرف ملتا جلتا ہے وہ بھی کہا کرتے تھے جنت کے وارث صرف اہل کتاب ہیں۔ حالانکہ ان کے پاس اس دعویٰ کی کوئی دلیل نہ تھی اسی لئے تو اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔ ((قبل هاتوا برهانکم ان کنتم صدقین۔))

تم نے یہ دعویٰ تو کر دیا کہ جنت مے وارث صرف ہم ہی ہیں اس پر کوئی دلیل تو پیش کرو۔ اگرتم میں سچائی ہے۔ لیکن دلیل کہاں سے پیش کرتے دعویٰ ہی غلط بنیاد پر تھا۔ ای طرح جب مقلدین سے مذاہب اربعہ کی تخصیص پر کوئی دلیل طلب کی جاتی ہے

آ\_مجمع البحارص ٥٣٠

کہتم ایک ہی دلیل بتاؤ کہ جس میں ہیہ ہو کہ بنت کے دارث حنی، مالکی، شافعی اور حنابلہ ہیں۔ جو ان چاروں ند ہموں کو قبول نہیں کرتا وہ مسلمان نہیں تو اس وقت ان کی حالت قابل دید ہوتی ہے کیونکہ اس پران کے پاس کوئی دلیل نہیں۔

یہ دعوی عقل کے اعتبار سے بھی محال اور ناممکن ہے کیونکہ جولوگ ندا ہب اربعہ کو قبول نہیں کرتے بلکہ کتاب سنت کو اپنے لئے ہدائت اور ذریعہ نجات سمجھتے ہیں اور انہیں پڑمل کرتے ہیں ان کا کیا حال ہوگا۔ کیا وہ جنت کے وارث یا حقدار ہوں گے یا وہ حضرات جو کتاب و سنت کو در خور اعتباء نہیں سمجھتے۔ بلکہ اسمہ کے اقوال پراعتکاف کیے ہوئے ہیں؟

چوشی ہجری تک جب کہ ندا ہب اربعہ کا رواج نہیں ہوا تھا۔ لوگ مسلمان چوشی ہجری تک جب کہ ندا ہب اربعہ کا رواج نہیں ہوا تھا۔ لوگ مسلمان تھے یا نہیں؟ اور کیا وہ اپنے نیک اعمال کی وجہ سے بقت کے مستحق ہوں گے یا نہیں؟ اگر وہ تقلیدی بند شوں سے آزادرہ کرایمان والے تھے تو آئ کے اور وہ مسلمان جو تقلید کے بند شن کو اپنے لئے ضروری نہیں سمجھتے بلکہ کتاب وسنت پرعمل کرنے کو اپنے او پر فرض سمجھتے ہیں یقیناً ایمان دار ہیں۔

### ١٢\_ تقليد قبول اسلام مين ركاوك:

روس کے بہت بڑئے محدث اور عالم محمد سلطان المعصومی فرماتے ہیں۔ مجھے ٹوکیو(جاپان) کے مسلمانوں کی طرف سے ایک خط ملاجس کا خلاصہ یہ ہے کہ۔ جاپان کے چند تعلیم یا فتہ اور روشن د ماغ حضرات نے اسلام قبول کرنے کا ارادہ کیا تو ان دنوں ٹوکیو میں ایک عالمی اسلامی کانفرنس منعقد ہور ہی تھی تو انھوں نے وہاں اپنا خیال ظاہر کیا تو ہندوستان سے تعلق رکھنے والے حضرات نے کہا کہ تم

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

ابو صنیفہ کا مذہب اختیار کرو۔ اس لے کہ وہ امت کے سراج تھے جاوہ انڈونیشیا ہے آتے ہوئے وفد نے کہانہیں بلکہ تم شافعی مذہب قبول کرو۔ جب جاپانیوں نے اس مذہبی کشکش کا ملاحظہ کیا تو انہوں نے اس پر انتہائی تعجب کیا اور اپنے قصد پر حیران اور پریشان ہو گئے اس طرح تقلیدی تھینچا تانی اسلام قبول کرنے کے راستہ میں رکاوٹ بن گئی ،اور وہ اسلام قبول کرتے کرتے رہ گئے۔ (۱)

#### ٣١ - جھوٹے میاں سجان اللہ!!!

آپ نے اُپر والا کرشمہ تو دیکھ لیا اب اس سے بھی عجیب کرشمہ ملاحظہ فرمائے: موجودہ صدی کے حفی بریلوی مجدّ دمولانا احمد رضاخان صاحب بریلوی نے اپنی کتب کا کتاب وستت سے مقابلہ اور موازنہ کیا تو ان کو ہدایت قرآن و حدیث کی بجائے اپنی کتابوں میں نظر آئی چنانچہ اس کے تحت وہ اپنے معتقدین کواپنی کتابوں پڑمل کرنے کی تاکید کے ساتھ وصیت فرمار ہے ہیں:

حتی الا مکان اتباع سنّت نہ چھوڑ واور میرا دین و مذہب جومیری کتب سے ظاہر ہے اس پر مضبوطی سے قائم رہنا ہر فرض سے اہم فرض ہے۔ (۲)

اگرابیا جملہ کسی مخالف فریق کے قلم سے نکلا ہوتا یا اس کا اشارہ بھی ملتا تو اس پر آج سے قبل کفر کے فتو سے چپاں کر دیئے جاتے لیکن چونکہ یہ اعلیٰ حضرت کے نوک قلم پر آیا ہے جو خود تو مقلّد ہیں لیکن دوسروں کے لئے مجدّ داور پھر تجدید بھی با کمال یعنی سنّت سے دشمنی اور بدعت کا پر چار۔ اس لئے یہاں لب یہ خاموثی ہے۔

الحل لمسلم ملزم يا تباع ندب معين ص٣٦ بخفيق سليم الحلالي ٢٠ وصاياق ثريف ص١٠

الی آزاد خیالی مقلدین کے حصے میں آئی ہے کہ وہ کتاب وسنّت کے مقابلہ میں امام کے قول کو تو قبول کرتے ہی تھے لیکن اگر جی میں آئے تو اماموں کو بھی چیچے چھوڑ کرخود آگے ہڑھ جاتے ہیں۔

وہ کتابیں ہیں کیا جن کو کتاب وسقت کے مقابلہ میں تفوق دینے کی کوشش کی گئی ہے تو یہ ایک طویل بحث ہے ہاں اتنی گزارش ضرور ہے کہ ان کتابوں میں بحیلہ زنا حلال ہے (ملفوظات) مجعین کتاب وسقت اور علماء تق پرسب وشتم کی بارش (فناوی رضویہ) شیطانی وسواس (احکام شریعت اور ملفوظات) سقت کے رد کے اصول (الفضل الموضی) تو حید باری تعالی سے نداق (احکام شریعت و اتیان الارواح) اور ایسے بیسیوں نظریات جو لغو و حشو راحکام شریعت و اتیان الارواح) اور ایسے بیسیوں نظریات جو لغو و حشو ہونے میں نظریات جو لغو

#### ۱۳ سیعیت سےمماثلت:

اصول حفیہ اور اصول تشیع میں بعض دفعہ تانیں باہم مل جاتی ہیں۔ جیسے حنی اپنے امام کے قول کوا حادیث کے قبول کا معیار قرار دیتے ہیں اسی طرح شیعہ بھی اپنے آئمکہ کی معصومیّت کو ہی ردّ وقبول کا معیار گردانتے ہیں۔

### حنفی اصول:

ا. كل اية او حديث يخالف ما عليه اصحابنا فهو مؤول او منسوخ "جوآيت يا حديث ہمارے آئمہ كے مسلك كے خلاف ہوگى اس كى يا تو ہم تاويل كريں كے ياوه منسوخ سمجى جائے گى۔"

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

۲۔ جب حدیث امام کا فتو کی معارض ہوتو امام کے فتو کی پڑل ہوگا۔ ۳۔ جب حدیث امام کے قول کے مخالف ہوتو امام کے فتو کی کو چھوڑنے کو

دل نہیں جا ہتا۔(۱)

#### شيعهاصول:

((ان الشيعة الاماميه يذكرون ان اقوال أمهم سنة متبعة و يذكرون ان السنة لا تروى الاعن امامي ولا تقبل احاديث السنى الآ بقيود معينة)) (٢)

شیعہ اپنے آئمہ کے اقوال کو ہی سنت قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ احادیث وہی قابل قبول ہوں گی جنہیں ہمارے آئمہ نے روایت کیا ہو۔

٢- ولا يومنون بالعلم ولا بالحديث الا اذاروى عن هولاء
 الائمة. (٣)

ا حادیث وہی قابل قبول ہوں گی جوشیعہ آئمہ کے طریق سے روایت کی حاکیں

 $^{(n)}$  و ان يوفضوا ماروى عن غير هم.  $^{(n)}$ 

''اورشیعه آئمہ کے علاوہ تمام کی روایت کردہ احادیث کوچھوڑ دیں۔،،

حفى شيعى مشترك قدري

حنفی امام کےخلاف جوآیت یا حدیث ہوگی ، قابل عمل نہ ہوگی ۔

ا . تذكرة الرشيد ٢- تاريخ الميذاب ب ٢٠ ت ٢ سي فجر الإسلام ص ١٤١ ١٠ منح الاسلام ٢٥ ت ٣

شیعی: اقوال آئمہ ہی اصل میں سنت ہیں۔

حنفی حدیث اورقول امام میں اختلاف ہوتوعمل امام کے فتو کی پر ہوگا۔ \*

شیعی ہرحالت میں اس حدیث پڑعمل ہوگا جس کوشیعہ امام روایت کریں۔

حنی امام کے فتویٰ کے مقابلہ میں حدیث پرعمل کرنے کو دل نہیں مانتا۔

شیعی آئمه شیعه کے علاوہ تمام کی احادیث کوچھوڑ دیا جائے گا۔

#### ۵ا ـ قادياني امّت سےمماثلت:

جبیها که بعض شیعه اور حنفی اصولوں میں مماثلت ہے۔ اسی طرح بعض قادیانی اور حنفی اصول بھی ہاہم متشابہ ہیں۔

### حنفی اصول:

ا۔ ہمارے لئے متفد مین علماء کاعلم کافی ہے۔

۲۔ اگر مذہب کے خلاف کوئی دلیل آجائے تو مقلد کو اس حدیث پڑمل نہیں کرنا جاہئے۔

سورامام سے کوئی حدیث مخفی نہیں اور نہ ہی امام نے کسی حدیث کی مخالفت کی ہے۔ بلکہ کسی اور دلیل کی بنایراس پڑمل نہیں کیا۔

۴۔ اگر کوئی شخصٰ امام کے قول کی حقیقت معلوم نہ کر سکے تب بھی اس پرعمل

کرنا واجب ہے اللہ تعالیٰ اسی روش کو پیند کرتا ہے۔(۱)

۵۔ جب کوئی حدیث امام کے قول کے مخالف آجائے تو مقلّد کو حدیث پر عمل نہیں کرنا چاہئے کیونکہ اس سے افرا تفری اور گمراہی لازم آتی ہے۔

ا۔ الفضل الموہبی

# مرزائي قادياني أصول:

ا۔ جو شخص حکم ہوکر آیا ہے اس کو اختیار ہے کہ حدیثوں کے ذخیروں میں سے جس انبار کو جا ہے خدا سے حدا سے علم یا کرد تاکہ دیا۔
علم یا کرر د کر دے۔(۱)

۲ علماء و خالفین کا میری نسبت اور کوئی بھی عذر نہیں بجز اس بے ہودہ عذر کے جوایک ذخیرہ رطب ویا بس حدیثوں کا انہوں نے جمع کر رکھا ہے۔ ان کے جوایک ذخیرہ رطب ویا بس حدیثوں کا انہوں کو میرے ساتھ ناپنا کے ساتھ کا پنا چاہتے ہیں۔ حالانکہ ان حدیثوں کو میرے ساتھ ناپنا حاستے۔ (۲)

س\_مرزامحمود احمد اپنے والدمتینی مرزا غلام احمد کے الہام اور احادیث میں مواز نہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

حدیث تو البام براہ رامیوں کے پھیر سے ہمیں ملی ہیں اور البام براہ راست۔
اس لئے (مرزا کا البام) مقدم ہے نہ کہ اس لئے کہ وہ رسول اللہ کے قول
سے معتبر ہے بلکہ اس لئے کہ اس کے راویوں سے معتبر ہے سے موجود سے جو
باتیں ہم نے سی ہیں وہ حدیث کی روایت سے معتبر ہیں۔ (۳)

بہ۔اب کوئی قرآن نہیں سوائے اس قرآن کے جو حضرت سے موعود نے پیش کیا اور کوئی حدیث نہیں سوائے اس حدیث کے جو حضرت سے موعود کی روشی میں نظر آئے اور کوئی نبی نہیں سوائے اس کے جو حضرت سے موعود کی روشی میں دکھائی دے اس طرح رسول اللہ کا وجود اس ذریعہ سے نظر آئے گا کہ

ا یخفه گولز و پیص۱۸ تخه گولز و پیص ۹۸ سر-اخبار الفضل ۲۹/۴/۵۱

حضرت مسيح موعود كى روشى ميں ديكھا جائے گا اگركوئى آپ سے عليحدہ ہوكر ديكھنا چاہے ہوتوں ميں اگركوئى قرآن كوبھى ديكھنا چاہے گا اليي صورت ميں اگركوئى قرآن كوبھى ديكھے گا تو وہ بھى يَھُدى مَن يَّشَاء والا قرآن نہ ہوگا بلكه يُطِئ مَن يَّشَاء والا موگا اى طرح حديثوں كواپنے طور پر پڑھيں گے تو وہ مدارى كى پٹارى سے ہوگا اى طرح حديثوں كواپنے طور پر پڑھيں گے تو وہ مدارى كى پٹارى سے زيادہ وقعت نہ رکھيں گى دھرت مسيح موعود فر مايا كرتے تھے:

حدیثوں کی کتابوں کی مثال تو مداری کے پٹارے کی ہے جس طرح مداری جو جاہتا ہے اس سے نکال لیتا ہے اس طرح ان سے جو جاہو نکال لو (خطبہ جعہ مورخہ ۵ ا ۱۹۳۳)۔ (قادیانی کافر کیوں ص۵۵)

حنفی قادیانی مشترک قدرین:

حنفی حدیث وه قابل قبول هوگی جس پرامام کاعمل هوگا۔

قادیانی: حدیث وہ قابل قبول ہوگی جومرزاصاحب کی تقیدیق سے ہوگ۔

حنفی حدیث پر عمل کرنا گراہی ہے۔

قادیانی: حدیث مداری کی پٹاری ہے۔

حنفی امام کے قول پڑمل کرنا واجب ہے حدیث کوچھوڑ دینا ضروری ہے۔

قادین مدیث کومرزاے ماپنا چاہئے نہ کدمرزا کوحدیث ہے۔

حنفی: حدیث صحت کے اعتبار سے خواہ متواتر ہولیکن جب تک اس پرامام کا

عمل نہیں قابل قبول نہیں۔

قادیانی صدیث وہی قابل عمل ہوگی جومرزاصاحب کی روشی میں نظر آئے۔

حنى امام صاحب سے كوئى حديث مخفى نہيں۔

قادیانی: حدیث وہ قابل قبول ہوگی جس کومرزاصاحب نے بیان کیا ہو۔

حنى جميں پہلوں كاعلم كافى ہے۔

الله اوررسول الله الله الله كي خوشنودي كوحاصل كرنا حياست بين-

قادیانی: کتاب وسنت صرف مرزا کے ذریعہ قابل قبول ہوگا۔

یتھیں شیعہ اور خفی اور قادیانی اور حفی نداہب میں مشترک قدریں جن کوہم نے حوالہ کے ساتھ قارئین نے کرنا ہے کہ وہ اسلام کو تقلید کے ذریعہ سے بہتانا چاہتے ہیں یا براہ راست کتاب وسنّت پڑمل کر کے تیجے اسلام اور

# حنفی مٰدہب

خیر القرون کا زمانہ گزرنے کے ساتھ ہی مسلمان دوگروہوں میں بٹ گئے۔ایک تو وہی جماعت کو اہلِ حدیث یا تو ہی جماعت کو اہلِ حدیث یا اصحابُ الحدیث کے نام سے موسوم کیا جاتا تھا کیونکہ اس جماعت کے ممل کا دار و مدار کتاب وسنت اوراس کے بعد آثار صحابہ پرتھا۔

دوسرا گروہ جن کے پاس احادیث رسول کا ذخیرہ بہت کم تھا۔ جس کی وجہ سے وہ مسائل کے استنباط میں زیادہ تر رائے اور قیاس سے کام لیتے تھے۔ان کواصحاب الرائے سے تعبیر کیا جاتا تھا۔

اصحاب الرائے كى حديث سے كم مائيگى كى وجہ تجاز سے دورى اور صحابہ كرام سے كم ملاقات تھى۔ شاہ ولى اللہ محترث د ہلوى انہى وجوہ كوبيان كرتے ہوئى فرماتے ہيں:

((لم يكن عند هم من الاحاديث والاثار ما يقدرون به على استنباط الفقه على الاصول التي اختارها اهل الحديث.))(١)

''ان کے پاس احادیث اور آثار کا سرمایا کم تھا۔ جس بنا پر وہ فقہ کے استباط کی قدرت ان اصولوں کی قدرت پرنہیں رکھتے تھے کن کواہل حدیث نے پہند کیا لیعنی ان کے استباط کے اصول اہلحدیث سے جدا گانہ

ا۔ جمتہ اللہ ص۱۵ج

تھے کیونکہ اہل حدیث کے اُصول کتان وسنت پر ببنی تھے جبکہ ان کے پاس احادیث وآثار کا سرمایہ کہ تھالہذاانہوں نے اپنے اُصول رائے اور قیاس پر رکھے۔

حنفی اہل الرّ ائے ہیں

اہل الرائے وہی لوگ ہیں جنہوں نے احادیث کی کی وجہ سے رائے اور قیاس کو اصل قرار دے دیا۔ آئم محققین نے وضاحت کے ساتھ حنفیوں کو اہل الرّ ائے قرار دیا ہے چنانچے علا مہ ابن خلدون فرماتے ہیں:

اہل الرّ ائے کے پاس حدیث کی قلّت تھی اسی لئے انہوں نے قیاس پرزور دیا اور اس میں خوب مہارت حاصل کی اور وہ اہل الرّ ائے کے نام سے ہی مشہور ہوئے۔اسی گروہ کے مقتداء امام ابو حنیفہ اور ان کے شاگر و تھے۔(1)

علامه شهرستانی کی محقیق

علا مہ شہرستانی مورخ اسلام کی حیثیت سے بہت بلند مقام رکھتے ہیں انہوں نے اسلام اور دیگر تمام ند ہوں کے بارے میں کتابیں تصنیف فرمائی ہیں آپ نے ایک محقق کی حیثیت سے احناف کو اہل الرّ ائے میں ثار کیا ہے۔ چنانچ فرماتے ہیں۔

((اصحاب الرائئ و هم اهل العراق هم اصحاب ابى حنيفه نعمان بن ثابت ومن اصحابه محمد بن الحسن و ابو يوسف و زفرو الحسن بن زياد ....انما سموا اصحاب الرائع لان لمن يتهم بتحصيل وجه من القياس و المستنبط

به مقدمها بن خلدون

من الاحكام و بناء الحوادث عليها و ربّما يقدمون القياس الجلى على احاد الاخبار.)) (١)

"الل الرائع عراق والے ہیں جو ابو حنیفہ نعمان بن ثابت کے شاگر دہیں۔ ان کو اصحاب الرائے اس لئے کہا جاتا ہے کہ وہ مسائل کا حل قیاس سے تلاش کرتے ہیں بعض وقت قیاس جلی کو حدیث جو خبر احاد سے ہو، پر مقدم سمجھتے ہیں۔،،

بعینه مورخ الاحناف مولا ناشلی نعمانی اور محق حفی مولا نا عبدالحی لکھنوی بے حفیوں کو اہل الر ائے تسلیم کیا ہے۔

امام احمد بن حنبل كا فيصله

آپ حفیوں کے اہل الرّ ائے اور اہل قیاس ہونے کا فیصلہ ان الفاظ میں دیتے

((اصحاب الرائح و هم مبتدعة ضلالة اعداء السنة والاثر يبطلون الحديث و يردون على رسول الله عَلَيْهُ و يتخذون اباحنيفة ومن قال يقوله اماما و يدينون بدينهم واى ضلالة ابين ممن قال وترك قول الرسول و اصحابه)(۲)

"اہل االرائے گراہ اور بدعتی ہیں اور ستت رسول و آثار صحابہ کے دشمن ہیں۔ حدیث کو جھٹلاتے اور اس کارڈ کرتے ہیں۔ ابو حنیفہ کے مسلک کو دین بناتے ہیں۔ اس سے بڑھ کر اور کیا گراہی ہو سکتی ہے کہ بیلوگ حدیث رسول اللیسنے کو ترک کر کے ابو حنیفہ کے قول پڑمل کرتے ہیں۔،

الملل والخل ١٠٤ ٢ كتاب السنص ٨٥

حضرت امام کے اس قول میں ذرہ بھر مبالغہ نہیں بلکہ جوں جوں زمانہ گزرتا گیا اہل الرّ ائے میں حدیث کے انکار میں شدت آتی گئی اور ہمارے معاصرین کو یہ کہنا پڑا کہ ((حدیث برعمل کرنا گمراہی اور افراتفری کا سبب ہے۔))

## قرآن میں تحریف

اہل الرّائے جب رائے اور تقلید کے پیدا کردہ مسائل کی حقانیت ٹابت کرنے سے عاجز آ جاتے ہیں تو پھر قرآن کی تحریف جیسا گھنا وَنا فعل بھی کرنے سے ذرّہ بھر نہیں شرماتے۔اس سلسلہ میں ہم قارئین کے سامنے قرآن کی تحریف کے نمونے پیش کرتے ہیں :

دیو بندی ندہب کے بانی مولا نامحمود حسن المعروف شخ الہند تقلید کے جواز کوقر آنِ کریم سے پیش کرنے سے عاجز آ جاتے ہیں تو بجائے حق کوشلیم کرنے کے قرآن کریم میں تحریف کی بدترین مثال قائم کرتے ہیں۔

ا قرآن کریم کی اس آیت

﴿ فَانَ تَنَازَعُتُم فِى شَىءٍ فَرُدُّوهُ اِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ اِنَ كُنْتُمُ تُوْمِنُونَ باللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاحِرِ ﴾ (١)

میں یتح بیف کرتے ہیں:

ُ ((فَاِنُ تَنَازَعُتُمُ فِي شَيْيٍ فَرُدُّوهُ اِلَى اللَّهِ والرَّسُولِ والَّي أُولَى أُولَى اللَّهِ والرَّسُولِ والَّي أُولَى اللَّهِ والرَّسُولِ واللَّي أُولَى الْاَمْرِ مِنْكُمُ) (٢)

قرآن کریم ہمارے سامنے ہے ہم دنیا بھر کے حنی مقلّدوں کو چیلنج کرتے ہیں کہ

ا \_ النّساء ٩٩ 🐧 ٢ ـ ايضاح الادلة ص ٩٤

سارے قرآن کریم سے بیالفاظ وَ إِلَى اُولِى اللَّهُمِ مِنكُمْ دکھا دو اور منه مانگا انعام حاصل کرلو۔ اسی طرح غالی اور متعصّب مولوی صفدر جالندھری حنفی قرآن کریم کی تحریف کا گھناؤنافعل ان الفاظ سے کرتا ہے۔

((يَايُّهَا الَّذِيْنَ قِيْلَ لَهُمْ كَفُوا ايديكم)) (١)

( ( كەائے ايمان والواينے ہاتھوں كوروك ركھو جبتم نماز پڑھو۔ ))

حقیقت یہ ہے کہ یہ الفاظ سورة نساء کی آیت نمبر ۷۷ کے تحریف شدہ ہیں۔اصل

آیت بیہے۔

﴿ اَلَمُ تَوَ اِلَى الَّذِينَ قِيلً لَهُمُ كُفُّوا اَيُدِيُكُمُ وَاقِيْمُوا الصَّلَواة ﴾ (٢)

جس کا ترجمہ علامہ وحید الزمان نے یوں کیا ہے۔'' (اے پیغیبر) تو نے ان لوگوں کوئیں دیکھا جن کو تھم ہواا ہے ہاتھ رو کے رہو (یعنی لڑائی نہ کرو) اور نماز ادا کرتے رہو۔،،
اسلام میں بہت سے غالی اور بدعتی فرقے ہوئے۔ ہر گروہ اور فرقے نے قرآن کی معنوی تحریف کا ارتکاب کیا اور لفظی تحریف سے ہمیشہ بچتے رہے لیکن احناف کی کیا بات۔ انہوں نے لفظی اور معنوی دونوں تحریفوں کے قلابے ملا کر رکھ دیئے اور انہوں نے قرآن میں تحریف کی بدعت اور رسم جاری کردی کہ اگر کسی غیر مسلم نے تحریف کرنی ہوتو وہ ان حنی علی ہوتے وہ ان حنی علی ہوئے وخطر استفادہ کرے۔ انا للہ ا۔

احناف اورموضوع احاديث

جس طرح متاخرین احناف کے قرآن میں تحریف کرنے سے گریز نہ کیا اس

المتنق مندر فع يدين ص٦ الساء ٧٤

طرح انہوں نے الی احادیث وضع کیں جن کا رسول اکرم سے دور کا بھی تعلق نہ تھا۔ عند یہ یہ تھا کہ اگر قرآن میں تحریف پر جسارت کی جاستی ہوتو پھر حدیث میں الی جرائت پیدا کیوں نہیں ہوسکتی چنا نچہ ایک دوموضوع دوایات کی بات نہیں ہے شارموضوع حدیثیں اپنی کتابوں میں سمودی گئیں۔ جن میں ایک مشہور حدیث ابوطنیفہ سراج امتی (موضوعات کبیرص ۲۱) وضع کرکے ناحق رسول اکرم ایک ہے نام لگا دی گئی اور اس طرح کیبت سی بناوٹی روایات کا فقد حقی کی مشہور کتاب، الحد ایہ جے الحد ایہ کا قرآن کہا جانا ہے میں مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔

مولا ناعبدالحی لکھوی حنق جنہوں نے ہدایہ کا حاشیہ لکھااور مدایہ کی احادیث پر تبھرہ ان الفاظ سے فرمایا

((لا يعتمد على الاحاديث المنقولة فيها اعتماداً كلياً ولايجزم بورودها وثبوتها قطعا بمحرد وقوعها فيها فكم من احاديث ذكرت في الكتب المعتبرة وهي موضوعة ))(١)

''فقه کی کتابوں میں جواحادیث کصی ہوئی ہیں ان پر مکمل اعتاد نہیں کیا جاسکتا ان کتابوں میں کتنی احادیث کصی ہوئیں ہیں جو بالکل موضوع اور بناوٹی ہیں،'

مولا نا کا یہ فیصلہ گھر کا بھیدی لئکا ڈھائے کے مترادف ہے۔مولا ناحفی تھے اور آخر تک حفیت پر ہی قائم رہے لیکن اس کے باوجود حق بھی کھار زبان ونوک قلم پر آ ہی جاتا ہے۔اس لئے انہوں نے فقہ حفی کے بہت سے مسائل سے تو بہ کر کے اہل حدیث مسلک

والے مسائل برحمل کیا۔

مولانا کا یہ فیصلہ بالکل حقیقت پر پنی ہے۔ اگر مزید تحقیق کرنا ہوتو نصب الرابیہ زیلعی حنفی اور درابیامام ابن حجر کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوجائے گا کہ فقہ کی کتابوں میں کتنی جھوٹی حدیثیں موجود ہیں۔

#### سفيرجھوك

حنی حضرات نے قیاسی اور تقلیدی ندہب کو ٹابت کرنے کے لئے ہرفتم کے حربے استعال کیے حتی کہ جمعی ذرہ مجرگریز نہ کیا بھی خضر علیہ السّلام کو حنی مقلد بنادیا کبھی کہد دیا کہ حضرات امام ابو حنفیہ کی تقلید عہد صحابہ میں بھی ہوتی تھی۔ جب اس سے ایک قدم اور آگے بڑھے تو امام مہدی اور جناب عیسیٰ کو حنی مقلد کہنے سے ذرہ مجرشرم و حیاموں نہ کی۔ بریلوی مجد داعلی حضرت فرماتے ہیں ۔

''بعض اکابر کے قلم سے نکلا کہ وہ (حضرت امام مہدی) حنی المذہب
ہوں گے بلکہ یہی لفظ معاذ اللہ سیرناعیسی علیہ السّلام کی نسبت صادر ہوگیا۔
عاشا کہ بنی اللہ کسی امام کی تقلید فرماتے بلکہ وہی ہے کہ ان کے عمل کے
مطابق عمل ، حنی مذہب کی سب سے کامل تر تصویب ہوگی۔ غرض اس زمانہ
میں تمام مذہب ختم ہوجا نیں گے اور صرف مسائل حنی باقی رہیں گے،، (۱)
میں تمام مذہب ختم ہوجا نیں گے اور صرف مسائل حنی باقی رہیں گے،، (۱)
میں یہیں۔ ''حضرت عیشی آئخضرت علیق کے دین پر ہوں گے اور امام آعظم ابو
مینے گاند ہب اختیار کریں گے،، (۱)

اس فریب کاری کا انداز ملاحظه مو پہلے فرما دیا کہ نبی کسی امام کا مقلد نہیں ہوا کرتا

ملفوظات احمر رضاخان ص١٢٦

اور ساتھ ہی تمام نداہب کے ختم ہونے کا فتوی صادر فرما کرصرف مسائل حفیہ کو باقی البت کیا اور فیصلہ کردیا کہ حضرت سے علیہ السلام مادرامام مہدی حفی ندہب پرہوں گے۔

ان سے کوئی پو چھے بہتو بتاؤ کہ جہیں کس دلیل سے علم ہوا کہ تمام اسلامی نداہب ختم ہو جا کیں اس کوئی دلیل ہو جا کیں اس کوئی دلیل ہو جا کیں گے۔ صرف حفیت باقی رہے گی۔ کیا قرآن و حدیث میں اس کوئی دلیل ہے؟ اگر کوئی دلیل نہیں تو یہ دعوی ایسے بڑے جھوٹ پر بنی ہے جو براہ راست اللہ تعالی اور رسول اکرم سے منسوب کیا گیا ہے کیونکہ اس قسم کی خبریں دینا بغیر ذرائع وجی کے سے حال اور ناممکن ہے۔

اس قتم کے دعویدار جھوٹ ہولنے میں تو اصحاب تقیہ کو بھی کوسوں پیچھے چھوڑ جاتے ہیں وہ تو عند الضرورت جھوٹ کو جائز سیجھتے ہیں جبکہ بعض حفی مقلد بلا ضرورت ایسے جھوٹ ہو لتے ہیں جن کا انکشاف وحی کے بغیر بھی ظہور پذیر نہیں ہوسکتا۔حقیقت سے ہے کہ ایسا بڑا جھوٹ نہ ہبی رنگ میں آپ کوکسی گمراہ سے گمراہ گروہ میں بھی نہیں مل سکے گا۔ حفی فقہ کی تذوین:

یہ بات تو مسلمہ ہے کہ آئمہ اربعہ میں تین آئمہ نے خود کتابوں کوتھنیف کیا۔امام مالک نے موطالکھی۔امام شافعی نے کتاب الام والرسالہ اورامام احمر شبل نے منداحر تحریر فرمائیں۔لیکن امام ابو حنیفہ ہی ایسے ہیں جنہوں نے کوئی تالیف وتھنیف کا کام نہ کیا۔اس بات کا خود اعتراف محقق حفی مولانا شبلی نعمانی نے ان الفاظ سے کیا ہے۔ ہم نے یہی معلوم کیا ہے کہ امام صاحب نے کوئی کتاب تھنیف نہیں فرمائی (۱)

ا\_فوائدفريدىيەمترجم ص٦٢

## حنفي مجلس شورى

ا مام صاحب خودتو کوئی تصنیف نه فرماسکے ہاں بعد کے احناف نے فقد خفی کی تدوین و تالیف کو یا ہے۔ تالیف کو پایہ ۽ ثبوت تک پہنچانے کے لئے ایک خیالی مجلس شور کی قائم کی۔

ا۔ تدوین فقہ کی اس خیالی مجلس کی مکمل تفصیل مطلوب ہوتو مولف کی کتاب داستان حفیہ کا مطالعہ فرمائیں وہ اس موضوع پر لا اٹانی کتاب ہے۔

یہ غالباً مجلس چودھویں صدی کے مؤرخ مولا ناشبلی نعمانی نے ہندوستان میں بیٹھے بٹھائے تفکیل دی۔وہ ایسے کہ فرماتے ہیں کہ امام صاحب نے ۱۲اھ سے ۱۵ ھ تک فقہ کی تدوین کے سلسلہ میں ایک مجلس قائم کی تھی جس کے اراکین مندرجہ ذیل تھے:

امام محمد، قاضی ابو یوسف، امام زفر، کی ابن ابی زیده، حفص بن غیاث وغیره ذلک۔ غالبًا اس مجلس کے کل نو اراکین تھے جن میں بعض پر ہم مولا نا فیض عالم کا بالاختصار تبصره نقل کرتے ہیں۔

(۱) امام مخمّد: ان کی پیدائش ۱۳۱ھ اور ۱۳۵ھ کے درمیان بیان کی جاتی ہے۔ گویا کہ اس شور کی کارکن پیدائش ہے دس سال قبل شور کی میں شریک ہوتا رہا۔

(۲) قاضی ابو پوسف: ۱۱۳ ھے میں پیدا ہوئے اور آٹھ برس کی عمر میں مجلس میں شامل ہو گئے۔

(۳) امام طحاوی: ۲۳۸ میں پیدا ہوئے اور پیدائش سے کاا سال پہلے حفی فقد کی تدوین میں شریک ہوئے۔

(۲) امام زفر: ۱۱۱ ھیں پیدا ہوئے اور گیارہ برس کی عمر میں اس علمی مجلس کے ممبر بنے۔

ذرااس مجلس کی ہیئت ترکیبی کو تعصّب اور ضد سے دور ہٹ کر دیکھئے اور انصاف سیجئے کہ جس مجلس کے مہر پھے پہلے اور کچھ دو تین سال کی عمر میں بیٹھ کر کسی مسئلہ پر بحث کریں گے تو وہ کیسی مجلس اور اس کی مرتب کر دہ فقہ کیسی ہوگی؟

### تدوین کتب

جس طرح حنی مجلس شوری کا حال ہے۔ ای طرح ان کی کتابوں کی تصنیف کا حال ہے۔ ہمارے ہاں فقہ حفی کی جتنی مروجہ کتابیں ہیں۔ بھی حضرت امام سے تقریباً تین سوسال بعد بغیر کسی سند کے تالیف ہوئیں۔ ہم ذیل میں ان کتابوں کی تالیف کے مختلف ادوار کا ایک نقشہ پیش کرتے ہیں جس سے معلوم ہو جائے گا کہ ان کتابوں کا حضرب امام سے معمولی کیا ذرّہ مجر تعلق اور واسط نہیں۔

| نام كتب حضرالم كتناعرصه يعد تصى كى | سے کتناعرصہ بعد کھی گئی | نام كتاب حضرت لمام |
|------------------------------------|-------------------------|--------------------|
| بدايي چارسوسال بعد                 | تين سوسال بعد           | قدوری              |
| مدية المصلى بالخي سوسال بعد        | <b>چارسوسال بعد</b>     | قاضی خال           |
| شرح وقابي چهسوسال بعد              | چھے سوسال بعد           | طحطاوى             |
| كنزالدئقاق حيوسوسال بعد            | چير سوسال بعد           | نہایہ              |
| بزازيه ملت مول بعد                 | چھىسوسال بعد            | جامع الرموز        |
| خلاصه کیدانی سات سول بعد           | سات سوسال بعد           | فتح القدري         |
| بحرالرائق آٹھ سوسال بعد            | آ ٹھ سوسال بعد          | چل <sub>ى</sub> ي  |
| درّ مختار نوسوسال بعد              | آ ٹھے سوسال بعد         | تنومرالا بصار      |
| (ماخوذ ارسبیل رسول)                | ہزارسال بعد             | فناوي عالمگيري     |
|                                    |                         | _                  |

ان کتابوں کی تالیف کے زمانوں کو سامنے رکھ کر بجا طور پر کہا جا سکتا ہے کہ ان کتابوں میں چندموافق مسائل جو کچھ مرقوم ہے وہ ہراعتبار سے بے بنیاد اور حقیقت سے

#### www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

خالی ہے کہ ان کتابوں کے مصنفین اور حضرت امام کے زمانہ میں سینکڑوں برس کا فرق ہے اور پھر ان ہزاروں مسکوں میں سے جو بھی ان فدکورہ کتابوں میں لکھے ہوئے ہیں کسی ایک مسئلہ کی سندامام تک بیان نہیں گئ جب سینکڑوں سال کا فرق ہے اور سند بھی کوئی نہ ہوتو یہ کیسے تصور کیا جا سکتا ہے کہ ان کتابوں کا تعلق حضرت امام کی ذات گرامی اور آپ کے فرمودات سے ہے۔

اگر كها جائے كه امام ابو يوسف اور امام محمد كى كتب ميس جومسائل بيس وه تو براه راست ابوحنیفہ سے اخذ کئے گئے ہیں جن کی ضرورت نہیں۔ تو عرض پیر ہے کہ وہ اشنے قلیل ہیں جومزکورکورہ کتب میں سے کسی ایک کتاب کے ایک جزوسے بھی کم ہیں۔ باقی سب موفیں کے اینے اپنے قلم کا نتیجہ ہے۔ حنی اصول کے مطابق اگر کوئی صحیح حدیث جس کاراوی غیرفقیہہ صحابی ہو، قیاس جلی کےخلاف ہوتواسے قبول نہیں کیا جاسکے گا کیونکہ ایس (خبرواحد کے ذریعہ آنے والی) حدیث سے یقین کا فائدہ حاصل نہیں ہوتا بلکہ اس میں ظن ہوتا ہے۔اگر بدحضرات کچھانصاف سے کام لیتے اوراپنے ہی آئینہ میں اپنا مندد کھھ لیتے تو ان کومعلوم ہو جاتا کہ ہم جس ظن کی بنیاد پر حدیث رسول کورة کرنے کا آسان راستہ اختیار کرتے ہیں وہ راستہ ہی تمہاری کتابوں میں حدیث کے مقابلہ میں ہزار ہا درجہ زیادہ ظن کامتحمل ہے کیونکہ حدیث کی سند ہوتی ہے جس کے ذریعہ اس کے سی اورضعیف ہونے کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے تو تمہارے مسلے جوسرے سے بےسند ہیں وہ کیسے درست ہو سے ہیں اور اس جیباظن جس کے ریفین ہونے کی بالکل امیز نہیں دین میں کیسے ججت اور واجب العمل ہوسکتا ہے؟

سندكا مقام

دین کے ہرمسلہ میں سند کا ہونا ضروری ہے کیونکہ بغیر سند کے کامل دین بھی تحریف

www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

ے محفوظ نہیں روسکتا۔ برخض آپی مرضی سے جو جا ہے کہتا پھرے گا اور اس سے دین میں خلل اور فساد واقع ہو جائے گا اسی خرابی کو صحابہ کرام اور تابعین نے برموقع پرمحسوں کر کے اس کاسد باب کر دیا۔

حبر الامت، ترجمان قرآن عبدالله بن عبال سند كي افاديت بيان فرمات بين

هٰذَا دين فانظروا عمن تاخذون دينكم ١١)

دین کاعلم حاصل کرتے وقت دیکھوتم کس سے طلب کررہے ہو۔

بالكل يبى الفاظ جامع ترفدى مين امام محمد بن سيرين جو بهت برے تابعى تھے سے

منقول ہیں:

امام ابوحنیفہ کے شاگر درشیدامام عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں۔

الاسناد عندي من الدين لولا الاسناد لقال من شاء ماشاء

(كتاب المجروحين ص (٢)

سند دین ہے ہے اگر سند نہ ہوتی تو ہر کوئی جو چاہتا اپنی مرضی سے کہد دیتا۔

ا م ابن القیم اوران کے ہی الفاظ ملّا علی قاری حنی نے نقل کیے ہیں ۔

العلم ماكان فيه قال حلثا وما سوى ذاك وسواس الشيطان

جس کی سند ہووہ کم ہے جس میں سنتہیں وہ کم ہیں وہ شیطان کے وسے ہیں۔ (۳)

ان عبارات سے سند کی جو اہمیت واضح ہے وہ کسی سے ففی نہیں اللہ تعالیٰ نے خبر کی

تحقیق کا حکم دیا ہے: ان جاء کم فاسق بنبا فبیتنوا

"أكرتمهارے پاس كوئى فاس خبر كے كر آئے تو تم فاس كى خبر كى تحقيق

رو<u>.</u>"

۲- كتاب الجريين ص ۳ فقد اكبر ص ۵ -

ابِ كتاب الجرمين ص ١٥ج

تحقیق تب ہی ممکن ہو سکتی ہے جب کہ اس کی سند معلوم ہو۔

فقہ حنی ہے فتوی دینا حرام ہے:

بیتو واضح اور ظاہر ہوگیا کہ حنی فقہ کی کوئی سندنہیں اوران کے نہ آ گے کاعلم نہ پیچھے کا، تو اس قتم کی کتابوں سے فتو کی وینا امام ابو پوسف و زفر بلکہ خود حضرات امام کے نزدیک حرام ہے۔

لايحل لاحد أن يفتي بقولنا ما لم يعلم من أين قلناه (١)

میرے قول کی دلیل معلوم کئے بغیرفتو کی دینا حرام ہے۔

ظاہر ہے جب مسلم کی سند نہ ہو، قائل بھی معلوم نہ ہوتو اس سے فتو کی دینا کیسے جائز ہوسکتا ہے۔ دلیل تو معلوم شکی کا نام ہے۔ مجہول کو دلیل نہیں بنایا جاسکتا۔

اب بیر حقی بھائیوں کی ذمہ داری ہے کہ وہ ان کتابوں سے فتوی دینے سے پہلے ان کی اسناد بیان کریں۔ اگر وہ سند بیان نہیں کر سکتے تو آئمہ احناف کے نزد یک ان کتابوں سے فتوی دیناممنوع ہی نہیں بلکہ حرام ہے۔

### ابوحنيفه كى برأت

ان ؟ وں میں بے شار اور بغیر سند کے لکھے ہوئے مسئلے جوناحق طور پر حضرت امام کے نام جڑھ دیئے گئے ۔حضرت امام نے ان تمام سے براُت کا اظہار کیا ہے۔ حافظ امام ابن عبد البراور حافظ الاسلام امام ابن القیم نے اپنی شہرہ آفاق تصانیف میں حضرت امام

ارايقاط ص٥٢

کے متعلق ایک خواب کا ذکر کیا ہے۔

قال حدثنى جعفر بن حسن امامنا قال رايت ابا حنيفه فى النوم فقلت ما فعل الله بك يا ابا حنيفه قال غفرلى فقلت له بالعلم قال ما اضرالفتيا على اهلها فقلت فبم قال يقول الناس فى مالم يعلم الله انه منى (١)

امام جعفر بن حسین فرماتے ہیں میں نے ابوصنیفہ کوخواب میں دیکھاتو پو چھااللہ تعالیٰ نے آپ سے کیساسلوک کیا ہے؟ فرمانے گے اللہ تعالیٰ نے معاف فرمادیا ہے۔ میں نے کہاکس وجہ سے؟ فرمانے گے لوگوں نے جومیری طرف غلط فتو ہے منسوب کر دیئے ہیں۔ حضرت امام کے اس منامی بیان سے معلوم ہو گیا کہ فقہ میں جسقد ر بلا سند فتو ہیں ان کا تعلق امام صاحب سے بالکل نہیں۔ (۲)

مسائل حنفيه

حنی مسائل میں انکار حدیث کا ایک سمندر موجزن ہے جوابی جوبن میں ہوائیں مار ہا ہے۔ بہت ی آیات کی مخالفت اور لا تعداد احادیث سے مسئر بعض کتب فقہ کا لان می موضوع ہے۔ محدثین کی عیب جوئی، صحابہ کرام کی تو بین اور آئمہ ثلاثہ (امام مالک شافعی اور احمد بن صنبل ) میں کسی کو الجیس کسی کو بدعتی اور کسی کو غیر فقیہہ اور حضرت محاویہ جیسے عالم اور فقیہہ صحابی کو بدعتی کہنا ان کتابوں کا عام موضوع قلم ہے۔ جبی تو منام میں حضرت امام فی ان تمام فی وں اور قولوں سے رجوع فر مالیا۔ فد حمد الله رحمة واسعة

ا-جامع البیان واعلام الموقعین ج است ۱-بلاشه خواب ہمارے ہاں جست نہیں لیکن احناف میں صوفیوں کا ایک بہت بڑا گروہ جوخواب کوبھی عملا حدیث کا درجہ دیتے ہیں۔ حضرت امام صاحب کا خواب انہی حضرات کے لئے بیان کیا ہے۔

وہ مسائل کیا ہیں یقین جانے ان کے لکھنے کو جی نہیں چاہتا تھا۔ بالاصرار تقاضا قبول کرنا پڑا کیونکہ بیمسائل ایسے ہیں جو حضرت امام ابو صنیفہ کی علمی رفعت اور تقویٰ سے کوسوں دور ہیں۔

ہم ذیل میں اختصار کے ساتھ فقہ حنفی کے سندر سے ایک چلو بھر کر قارئین کی نذر کرتے ہیں تا کہ قارئین کو پیھ چل جائے کہ اس فقہ کے ذریعے کتاب وسنت کی کس قدر مخالفت روار کھی گئی ہے اور حضرت امام کی شان میں کس قدر گنتا خیاں کی گئیں۔

# قرآن وحديث

قرآن کی مخالفت الله تعالی فرماتے ہیں: و اذا تلیت علیهم آیاته زادتهم ایمانا(انفال) قرآ کی آیات تلاوت کرنے سے مومنوں کا ایمان بڑھ جاتا ہے۔ اس مضمون پر اور بھی آیات اور احادیث ہیں جن سے ایمان میں زیادتی کا شبوت ہے۔

### فقه

ایمان میں زیادتی نہیں:
ایمان اهل السّماء والارض
ای من الانبیاء والاولیاء و
سائر المومنین من الابوار
والفجار لا یزید ولا ینقص
شرح فقدا کبر ص۱۰۳
انبیاء، اولیاء، نیک، بد، زمین اور
زیادتی والول کا ایمان برابر ہے اس میں
زیادتی اورکی نیس ہوتی۔

# ۲۔شراب سے وضوء

و به رسول التعلقة فرمات بيں۔ وی کل سکواً حوام. (بخاری ص ۲۰۴ ج۲) وکن برنشه آور حرام ہے۔ حرام شے سے وفنو کیے جائز ہوسکتا ہے؟

وان طبخ الذي طبخة يجوز الوضوء به حلوا كان او مسكوا (فلوی علمگیری ص ۲۲ ج ۱) شراب كرمعمولی جوش در كراس سے نسوكرنا حائز نے خواہ اس میں شیروجود ہو۔

# ٣ \_گردن كامسح

شریعت محمد میں اپنی طرف سے

# ہ ۔ وطی سے وضو ہیں

رسول ا کرم ایستی فر ماتے ہیں۔ من مس ذكره فلیتوضاء (ترمذی ص۱۳ ج۱) جواینے آلہء تناسل کو ہاتھ لگائے تو انصاف سے کام لے کر بتائے۔ مردہ عورت اور جار یائے سے وطی كرنے كى اجازت دنيا كے كس مهذب مذہب میں ہے۔

اذا باشر امرته مباشرة فاحشة بتجرد و انتشار وملاقات الفرج بالفرج لاوضوء عليه (عالمگيري ص۱۳ ج!) خاوند بیوی بر ہند شرمگا ہیں ملا لیں تو اس پروضو لازم ہے۔ اس ہے وضوئہیں ٹو شا۔ ولا عند وطى ميتة او بهيمة او صغيرة مشتهاة. (در مختار ص ۱۳ ج ا) مردہ عورت، چار پائے اور نابالغ بچی ہے وطی کرنے سے وضوئہیں ٹو ثنا

## ۵\_ دوہری اذان کا انکار

رسول التعليق كتعليم: انه علمه الاذان تسع عشر كلمة (ابوداؤد) حضرت ابومحذورہ کو آٹ نے دوہری اذ ان سکھائی۔ (ابوداؤدص کے جا)

ولا ترجيع في الأذان. (قدوری ص ۲۱) دو ہری اذان جائز نہیں۔

### ۲\_ا کهری اقامت کا انکار

رسول اللدكا زمانه كان الاذان على عهد رسول الله مرتين مرتين والاقامة مرة مرة (سنن اربعه) آپ کے زمانے میں اقامت اکبری تھی۔ والاقامة مثل الاذان (هدایه ص ۲ ک ج ا ) ا قامت دوہری ہے۔

٧- تكبيراولى مين تبديلى -- شارع عليه السّلام كى سنّت كان اذا افتتح الصّلواة كبّر (مشكوة ص2 اج ا) آپ ہمیشہ نماز اللہ اکبر سے شروع

فان قال بدل التكبير الله جل او اعظم او لااله الاالله (هدایه) تكبيراولي كى بجائے اللّٰداجلْ واعظم يالاالٰہ الاّ اللّٰہ کھے تو جائز ہے۔

۸ \_ فارسی اورانگریزی میں نماز

رسول اكرم اليسية كاطريق نماز شعائر اسلام میں سے ہے اس کی اصل حالت كوبدلنا كويااسلام كوبدلنا ي بہت سیے صحابہ عربی نہ تھے کیکن آپ نے کسی کو ان کی علاقاتی زبان میں نماز پڑھنے کی اجازت نہ دی۔

ان افتتح الصلوة بالفارسية وهو يحسن العربية اجزاه وكذا في التركية و زنجية و غير ذلک (قاضي خان ص ۶۰ ج ۱ ) فارسی، انگریزی، حبثی، ترکی زبان میں عربی کے ماہر کے لئے بھی نماز جائز ہے۔

رسول العالمين كى سقت وسينير بإته باندصف سانكار

وضع يده اليمني على يده اليسرى على صدراة. (صحيح ابن خزيمه ص ۲۴۲ ج ۱)

آپ نازمیں سینے پہاتھ باندھے

ويعتمد بيده اليمنى على اليسرى تحت السّره (هدايه ص ۸۲ج ۱) نماز میں زیرناف ہاتھ باندھے۔

#### \_مسجد نبوی میں آمین کی گونج •ا\_آمين بالجبر كاا نكار—

كان رسول الله مُلْكُنَّةُ اذا قال غيرالمغضوب عليهم ولاالضالين قال آمين حتى يسمع اهل الصف الاول فيرتج بها المسجد (ابن ماجه)

جب آپ مین کہتے تو پہلی صف والے س لیتے پھر مسجد میں آمین کی آواز گونج اٹھتی آمین بلندآواز سے کہنے کی بہت می اور بھی سیجے ا احادیث ہیں۔

قال الأمام و لاالضالين قال آمين و يقولها الموتم ويخفيها. قدوری ص۲۵) جب امام و لاالضالين كهة مقتدى بھی آمین کے لیکن اس کو پوشیدہ رکھے۔

- ہادی دوجہاں کا حکم اا ـ فاتحه كاا نكار—

لا صلوة لمن لم يقراء مفاتحة الكتاب (بخارى ص ۴۰ ا ج ۱ ) فاتحہ کے بغیر کوئی نماز نہیں۔

لايقراء الموتم بل يسمع وينصت (شرح وقايه ص ۱۷۳ ج ا) مقتدی آمام کے بیجھیے خاموش کھڑا رے اور فاتحہ نہ پڑھے۔

الدرفع يدين كاانكار----متواتر عمل

رفع یدین کرنے کی تقریباً ۱۰۴ احادیث مروی ہیں محقق حفی علاء نے رفع یدین کی اگر تلبیرادلی کے ساتھ بھی رفع بدین نہ کرے تو احادیث کومتوائر کے درج میں شار کیا ہے۔

ولو كبر ولم يرفع يديه حتى فرغ من التكبير لم يات به (عالمگيري) کوئی حرج نہیں۔ ١٣ ـ گوز سے سلام پھيرنا — — رسول الله الله كا طريقه

كان يختم الصلوة بالتسليم.

(صحیح مسلم ص ۱۹۵ ج۱)

آپ ہمیشہ السلام علیم ورحمة اللہ سے نماز

ختم کرتے۔ میر خفیت کوشرف ہے کہان کا گوز مارنا

مجھی سلام کے برابر ہے۔

وان تعمد الحدث في هذه الحالة تمت صلوته.

انحانه نیب میبوند. (قدوری ص ۲۹)

اگر نمازی تشهد میں جان بوجھ کر گوز مارے

۱۲۰ \_امام کی شرطیس -

تو نماز پوری ہوجائے گی۔

—اسلام میں زیادتی

يتمام شرائط اسلام مين اضافي بين-

احناف کو ان تمام صفات کے ماپنے

کے لئے پیانہ رکھنا آجائے۔

ا کے گئے ،

والاصغر عضوا (در محار ۴۲ ج۱)

امام کی شرائط میں بیر بھی ہیں کہ خوبصورت

هوءا چھے نسب والا ہو، اچھے لباس اور انھی بیوی والا

ثم الإحسن وجيهاً ثم الاشرف

نسباً ثم الانظف ثوباً ثم

الاحسن زوجة ثم الاكبر رأساً

ہو پھر بڑے سروالا اور چھوٹے آلہ ، تناسل والا ہو۔

١٦٠ - نابينا امامنهيس بن سكتا ----- رسول الله كانائب نابينا امام

وكره امامة الاعمى كان ابن ام مكتوم يؤم

(كنز الدقائق ص ۲۹) الناس و هو اعمى

( صر الحدث في طل ۱۰ (مشكواة) (ص ۱۰۰ ج ۱) نابينا ك امامت مروه ہے۔

رسول الله الطلقة كى حيات مباركه مين ابن ام مكتوم نابينا امامت كراتا تقاله

-رسول التعليطية كالمل -رسول التعليطية كالمل ما صلى رسول الله عُلَيْكُ على سهيل بن بيضاء الإفي جوف المسجد . (نسائي ص ۲۷۹ ج ۱) آپ نے حضرت سہیل کی نماز جنازہ

لايصلي على ميت في مسجد جماعة (هدايه نماز جنازه جامع معجد میں جائز

١٧\_مسجد مين نماز جنازه جائز نبين

سجد میں بڑھی۔ رسُول مقبولٌ كانماز جنازه ميں فاتحه كاپڑھنا قراء ابن عباس بفاتحة الكتاب وقال لتعلموا انها سنة. (بخارى ص ۱۷۸ ج ا ابن عباس فرمآتے ہیں کہ نماز جنازہ میں فاتحہ پڑھنی سنت ہے۔

اكەنماز جنازەمىش فاتحە كاانكار-و لا قرأة فيها (در محتار ص٨ ج ١) و لا يقرأ بفاتحة الكتاب جنازه میں فاتحہ جائز نہیں۔

١٨ - ايك اوريائي وترول سے انكار ---- رسول الله كا فرمان من احب ان يوتربخمس فليفعل ومن احب ان يوتربثلث فليفعل ومن احب أن يوتر بواحدة فليفعل. (ابو داؤد ص جو جاہے کہ وہ پانچ یا تین یا ایک وتر پڑھے وہ پڑھ لے یعنی ایک اور یا کچ کی بھی

الوتر واجب و هو ثلث ركعات (كنز الذقائق ص ۵۳) وتر واجب ہے اور وہ صرف تین رکعت ہے۔ ور واجب نہیں، سنت موکدہ ہے احناف جس طريقة سے وتر يزھتے ہيں كه دو ركعت يره كربيفا جائے سنت كے خلاف

صالی جب لفظ سنت بولے کو وہاں سنت رسول مراو ہوئی ہے۔

اسلام میں مسجد نبوی کے بعد دوسری

قرآن میں دیہات اور شہر کا کہیں

جگه جمعه کا انعقاد بحرین کی ایک بستی میں

ہوا۔(بخاری ص۲۲اج۱)

۱۹۔ دیبہات میں جمعہ تہیں —بستى مي*ن جمعه كا انعقاد* 

لا تصح الجمعة الا في مصر

جامع ولا في المتي (هدايه

(IMA)

نماز جعه صرف شهركى جامع مسجد مين

ہے اورمنی میں بھی نہیں۔

فرق نہیں آیا۔ فقہ کے اس مسکلہ پر آج کسی حنفی کاعمل

۲۰۔ ہارش کے لئے نماز جائز نہیں۔

ليس في الاستسقاء صلوة مسنونه في

جماعة (هدايه ص ۵۲)

بارش کی با جماعت نماز جا ئز بہیں

رحمت للعالمين كانماز استيقاء يرهانا صلی بهم رکعتین جهر فيها بالقران. (بخارى

۱۳۹ مسلم ۲۹۳ ج۱) آپ نے بارش طلب کرنے کے لئے صحابہ کو دور کعت نماز پڑھائی

آی نے ملہ میں اعلان کرایا کہ

احناف کی شرط دین میں اضافہ

صدقه فطر ہرمسلمان ،مرد ،عورت اور بیجے پر

فرض ہے۔ (مشکوۃ ص١٦٠)

٢١ - صدقه فطرمين چھوٹ ---- رسول الله كا اعلان

صدقة الفطر واجبة

على الحراالمسلم اذا كان مالكاً بمقدار

النصاب (قدوری ص ۵۰)

صدقه فطرصاحب نصاب يعني جس

یرز کو ہ واجب ہے اس پر واجب ہے۔

۲۲\_حنفی روز ه\_\_\_\_\_

اسلام ان تمام باتوں ہے مبر اہے۔

رسول اکرم نے ایک جوان آ دمی کو بیوی کا بوسہ لینے ہے منع کیا تا کہ انتثار کی وجہ

ہے انزال نہ ہوجائے۔

لومت المراة زوجهاحتي انزل وان مس فرن سيمة فانزل او جامع سيمة اومية او

جامع في ما دون الفرج ولم ينزل لا يفسد

صومة ( فآوي عالمكيري ص ٢٢٥)

www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

اگر بیوی خاوند کو چھیٹر چھاڑ کرے تو ہے کہ اگر میں روزہ نہیں ٹوٹے گا۔ انزدیک انبیاء اور فاجر دونوں کا ایمان برابر

انزال ہو جائے یا چار پائے اور مردہ عورت اروزے دار مردہ عورت سے وطی کر لے اور ے وطی کرے یا فرج کے علاوہ کی اور جگہ میں چار پائے کو بھی اپنا ملعب بنالے تو اس کا وطی کرے اور انزال نہ ہوتو ان تمام صورتوں اروزہ جوں کا توں رہے گا کیونکہ ان کے

۲۳-مدینه خرمهیں\_\_\_\_

ا. المدينة حرام. (بخاري) ۲. انی احرم مابین لابتی

۳. ان ابرهیم حرم مکة و انی احرم ما بین لابیتھا (بخاری) مدیندمکہ کی طرح حرم ہے۔ لاحرم للمدينة عندنا درمختار ص ۱۰۸) مدینه ہمارے (احناف) نزدیک حرم

۱۹۲۰ ولی کی ضرورت نہیں ----- اسلامی نکاح

لا نكاح الا بولي (ابي داؤد ص ۲۸۴ ج۱) و ان نكحت فنكاحها باطل. (احمد

ص۲۲۱ ج۲) ولی کے بغیر نکاح جائز نہیں، ایبا

و ينعقد نكاح المراة الحرة البالغة العاقلة برضائها وان لم ينعقد علیها ولی عند ابی حنیفه ً. (قدوری ص۱۵۹) (109,0 بالغہ عاقلہ کنواری بغیر ولی کے نکاح انکاح باطل ہے۔ کر علق ہے۔

مقدس شته

نکاح مقدس رشتہ ہے۔ سور اور اشراب دونوں قرآن کی رُو سے حرام ہیں حرام سے مقدس رشتہ جائز کیے ہوسکتا ہے۔

۲۵\_مهر میں خنز براور شراب دینا وصح النكاح بخمر و خنزير (شرح وقايه ص ۱۳۳۳ ج۲) سوراورشراب حق مہر میں دینا جائز ہے

٢٦ ـ دوده کی مدّت ----قرآن کی مخالفت

مدة الرضاعة ثلاثون شهراً. (هدایه ص۳۳۰ج۱)

دودھ کی مدّت اڑھائی سال ہے۔

يُّتِمُّ الرَّضَّاعَة.

وَالُوَالِدَاتُ يَرُضِعُنَ اَوُلاَدَهُنَّ

حَوْلَيُن كَامِلَيُن لِمَنْ أَرَادَ أَنُ

دودھ کی مکمل مذت دوم سال ہے۔

<u>المحملي نافرماني المحملي نافرماني المحملية </u>

و اذا زوج الرجل ابنته على ان يزوجه المتزوج ببنته او اخته ليكون احد العقدين عوضا عند الاخونا فالعقدان جائزان ولكل

بے کا نکاح جائز ہے۔

لا شغار فی الاسلام (مسلم ص ۵۳ ج ۱)
نهی رسول الله علی عن الشغار (مسلم ۱۳۵۳ بو داود)
بین کا نکاح جائز نہیں۔
اس نکاح کے بہت سے مفاسد بیان کے گئے ہیں جن سے گئ گھرانے تابی کا لقمہ

ابن جاتے ہیں۔

و کره النکاح بشرط التحلیل و تحلل الاول (شرح وقایه ص۱۱۸) و عن محمّد یصح النکاح بشوط التحلیل (حاشیه شرح وقایه ص۱۱۸) لدی شرط نکاح کرده به کین یوی پہلے فاوند کے لئے

حلالہ کی شرط نکاح مکروہ ہے لیکن بوی پہلے خاوند کے لئے حلال ہو جائے گی۔

اں ہوجا ہے ں۔ امام محمد کے زد یک حلالہ کی شرط سے نکاح کرنا سمج ہے۔

لعن رسول الله عَلَيْكُ المحلل و المحلل له. (مشكوة ۲۸۳)
رسول النيطية نے طاله كرنے اور جس كر لئے كيا گيا ہے دونوں پرلعنت بھیجی ہے۔
غیرت مند حفیوں ہے انسان كي ائيل ہے

طلالہ کی تعریف ہیہ ہے کہ ایک خاوند ہوی کو تین طلاقیں دے دیتو وہ محورت کسی دوسر شخص سے اس شرط پر نکاح کرے کہ وہ اسے جماع کے بعد طلاق دے دیے گاوہ دوسرا خاوندایک دفعہ جماع کر کے اسے طلاق دیتو پھر وہ پہلے خاوند کے لئے جائز ہوگی۔

www.ircpk.com www.ahluhadeeth.net

حرام چیز کی بیع بھی حرام ہے

يجوز بيع الحيات والكلب

۲۹\_حرام چیز کی بیع۔

و سباع الوحش القردة

(عالمگیری ص ۱۱۴ ج۳)

سانپ بندر کتااور وحثی درندوں کی بیج

جائز ہے۔

نهى رسول الله عليه عن ثمن الكلب إترمذى بخاري)

آپ نے کتے کی قیمت سے منع فرمایا۔ ایک روایت میں ہے تمام درندوں کی قیت

· احادیث رسول سے بغاوت

كل مسكر حرام. (بخاری ص ۴۰ ۹۰)

مرنشراور حرام ہے۔ ما اسکر کثیرہ فقلیلہ

حرام. (ابو داؤد

ص۱۸م۴

نشہ کم ہو یا زیادہ وہ حرام ہے۔

قارئین کرام آپ جیران ہوں گے اگر کوئی تو پیالے تھور کی نیند کے پی کہ آخر اسلام کے اس تھم کی اس قدر دل کھول کر کیوں مخالفت کی گئی تو اس کی بڑی

ہے کہ یہ مذہب ہمیشہ حکومت وقت ہے

شرابوں کا بینا جائز ہے جب کہ ان میں بے اوابستہ رہا۔ جیسی حکمران ان سے تو قع رکھتے اسی طرخ یہ بھی ان کی تو قعات پر پورے

۳۰\_شراب کا بینا----

اذا شرب تسعة اقداح من نبيذ التمر فاوجر العاشر فسكر لم

يحد، واما الا شربة المتخذة من الشعير او الدزة او التفاح

فانه يجوز شربة دون السكر و

قال لا يحد فيما ليس من اصل

الحمر و هو التمر والعنب كما لا يحد من ولبن الرماك

(عالمگیری ص ۱۵۱ ج۲)

جائے اور دسویں بیالہ سے نشہآ جائے تو اس پر

جو، چینا، سیب اور شہد سے بنائی گئی

ہوتی نہ ہو۔ تھجور اور انگور کے علاوہ باتی شرابوں

ں۔ بادِشاہ پر کسی قتم کی حد قائم نہیں ہوسکتی وہ خواہ زنا کرے ما چوری کرے۔(عالمگیری ص۱۵اج۲)

www.ahluhadeeth.net www.ircpk.com

٣٦ قرآن كو بيشاب ككهنا حرمتي

ایضا نکسیروالا اگر پیٹانی پر پیٹاب سے اجائے۔

فاتحد لکھ لے تو جائز ہے۔ (شامی ۱۵۳ ج ۱)

# حنفي نماز

سابقہ صفحات میں آپ نے حفی فقہ کا لعاب اور نچوڑ تو ملاحظہ فرمالیا ہے۔ اب ہم آپ کے سامنے حفی نماز کی تصویر رکھنا چاہتے ہیں۔ یہ تصویر علامہ دمیر کی نے اپنی مشہور زمانہ کتاب حیات الحیوان الکبریٰ (ص۲۱۳ ج۲) میں قاضی قفال کے بیان سے تھینچی

سلطان محمود غزنوی حنی ندہب کا پیرو تھا لیکن اسے حدیث سننے کا ہمیشہ شوق رہتا تھا۔ ایک وفعہ اس نے بہت سے اکابر علاء کی مجلس کا انعقاد کیا تا کہ معلوم ہو سکے کہ کس ندہب کی نماز سنّت نبوی کے موافق ہے۔ نماز کی ادائیگی کے لئے اس وقت کے سب شدہب کی نماز سنّت نبوی کے موافق ہے۔ نماز کی ادائیگی کے لئے اس وقت کے سب سے بڑے عالم جناب قاضی قنال مروزی کا انتخاب ہوا۔ قاضی موصوف نے جو حنی نماز ادا کی وہ حسب ذیل ہے:۔

قاضی موصوف نے کتے کی رنگی ہوئی کھال منگوائی اوراس کا کچھ حصہ نجاست

ے آلود کر کے پہن لی۔ صاف پانی کی بجائے نبیذ سے بلائیت اور بغیر ہم
اللہ پڑھے، بلا تر تیب وضو کیا۔ اور قبلہ رخ کھڑے ہو کر اللہ اکبر کی بجائے
فاری میں خدائے بزرگ تراست کہہ کر ہاتھ باندھ لئے اور بغیر سورة فاتحہ
پڑھے قرآن کی اس آیت ''مُدُ ھامٹن ،، کا فاری میں ترجمہ کہہ کر رکوع کیا
اور جاتے اُٹھتے تین تبیج کہتے ہوئے بغیر سیدھے کھڑے ہونے کے سجد
میں چلے گئے اور بغیر اطمینان کے دوسرا سجدہ ایسے کیا جیسے کو اٹھو نگے مارتا
ہواور تشہد میں بغیر درود شریف کے سلام کی جگہ گوز مارا اور نماز سے با ہر ہو
گئے اور کہنے گئے۔

بادشاہ! یہ فی نماز ہے۔

اليى نماز دېكوكر بادشاه غصے ميں آگيا اور كہنے لگا۔

الیی نماز کون پڑھ سکتا ہے؟

قاضی فر مانے لگے۔ بادشاہ! فقہ حفی کی متند کتابیں منگوائے۔

کتابیں منگائی گئیں تو قاضی موصوف نے من وعن اس نماز کے طریقے کو احناف کی کتابوں سے ثابت کر دیا۔

اس وقت سلطان محمود غزنوی نے حنی ہونے ہے تو یہ کرلی۔

# حنفی ہونے برندامت

امام دیوبندانور شاہ کاشمیری نے فقہ حنی کے اس قتم کے مسائل کی حقیقت کو زندگی کے آخری حصّه میں معلوم کر لیا تھا اور عمر رفتہ پر تأ سف اور افسوں کا اظہار ان الفاظ سے کیا۔ مفتی محمد شفی فرماتے ہیں کہ قادیان کے سالانہ جلنے میں سیدمحمہ انور شاہ اندھیرے میں بوقت فجر سر پکڑے ہیں ہے تھے۔ میں نے پوچھا۔ حضرت مزاج کیسا ہے؟ فرمایا ٹھیک ہی ہمیاں۔ کیا پوچھتے ہوعمر ضائع ہو چکی میں نے وجہ پوچھی تو فرمایا گھیک ہی ہماری عمر اور ہماری کدوکاوش کا خلاصہ یہ ہے کہ امام ابوصنیفہ کے مسائل کے دلائل تلاش کریں اور دوسرے آئمہ پر آپ کی ترجیح عبارت کریں۔ ابغور کرتا ہوں تو دیکھتا ہوں کہ کس چیز میں عمر برباد کی عبارت نہ کورہ کو آ گر سر سری نظر سے بھی دیکھا جائے تو بہواضح ہوجائے گا کہ اکابر دیو بند بطور مقلد اپنی گذشتہ عمر کی بربادی پر اظہار تا سف کرتے ہوئے مقلدین کے لئے ایک واضح راہ متعین کررہے ہیں کہ وہ اپنی تُمرِعزیز کوتقلید کے گٹا ٹوپ اندھیروں میں ضائع کرنے کی بجائے کتاب وسنت کی ضیاء کے گٹا ٹوپ اندھیروں میں ضائع کرنے کی بجائے کتاب وسنت کی ضیاء پاشیوں سے منو رکر کے اپنی نجاتے اخروی کا سامان پیدا کریں۔

#### دعا گو:

(يو انس محسر يحي گوندلوي

